

Die "Cotta'sche Bibliothek der Weltlitteratur" bietet zu dem Preise von 1 Mark für den vollständigen, elegant in Leinwand gebundenen Band die Werke klassischer Autoren Deutschlands und des Auslands, ferner die Briefwechsel und Biographien unserer Dichterfürsten in vorzüglichen Ausgaben, so daß es jedermann ermöglicht ist, sich auf bequeme und billige Weise in den Besitz

# einer klassischen Büchersammlung von nie veraltendem, unvergänglichem Werte zu setzen. •

Die Bibliothek, von welcher jeder Band ohne Preiserhöhung auch einzeln käuflich ist, enthält bis jetzt:

Ariosis Najender Roland. Deutsch von J. D. Gries. Mit Einleitung von Hermann Fleischer. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Acidyflos' Ausgewählte Dramen. Deutsch von L. Eraf zu Stole berg. Mit Einleitung von L. Türkheim. 1 Leinenband 1 Mark. Prometheus in Banden. Sieben gegen Theben. Die Perjer. Die Eumeniden.

Bojardo, Der verliebte Roland. Deutsch von J. D. Gries. Mit Ginleitung von Ludwig Frankel. In 2 Leinenbanden zu je 1 Mark. Briefwechsel zwischen Lessing und Eva König. Mit Ginleitung von

Ebmund Dörffel. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Brieswechsel zwischen Schiller und Goethe. Mit Ginleitung von Franz Munder. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Brieswedsel zwischen Schiller und W. v. Humboldt. 1792—1805. Mit Einleitung von Franz Munder. 1 Leinenband 1 Mark.

Briefwechsel zwischen Schiller und Körner. Nebst Anhang: Briefwechsel zwischen Schiller und Huber. Einleitung v. L. Geiger. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Briefwechsel zwischen Schiller und Lotte. 1788—1805. Mit Ginleitung von Wilhelm Fielit. In 3 Leinenbänden zu je 1 Mark. Bürgers Ausgewählte Werke. Mit Ginleitung von Richard Maria

Bürgers Ausgewählte **Berke.** Mit Einleitung von Richard Maxia Berner. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1, 2. Gedichte. I. II. Übersehungen. Prosaische Aussähe.

Byrons Poetische Berte. Deutsch von J. Ch. v. Zeblit u. a. Mit Ginleitungen von h. Tuderman und B. Kirchbach.

3n 8 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Harolds Pilgerfahrt. Giaur. 2. Braut von Abydos. Mazerba. Lara. Belagerung von Korinth. Gefangene von Chillon. Parifina. Infel.

Burons Poetische Werke. 3. Bo. Rorjar, Beppo, Fluch der Minerva, Cherne Beitalter. Biffion des Gerichts. Tasso Rlage. Prophezeiung bes Dante. Bampir. 4. Aprifche Gebichte. 5. Manireb. Marino Faliero. himmel und Erbe. Sardanapal. 6. Foscari. Kain. Der umgestaltete Ungestalte. Werner. 7. 8. Don Juan. I. II. Calderons Ausgewählte Werte. Deutsch von A. M. Schlegel und A. D. Grieg. Mit Ginleitung von A. F. Graf v. Schad. In 3 Leinenbanden zu je 1 Mark. Band 1. Wundertätige Magus. Laute Geheimnis. 2. Standhafte Bring. Leben ein Traum. Richter von Jalamea. 3. Dame Robold. Drei Vergeltungen. Berborgene und Berfappte. Camocs' Lufiaden. Mit Ginleitung von Rarl v. Reinhard ftöttner. 1 Leinenband 1 Mark. Cervantes' Ansgewählte Werke. Deutsch von H. Müller. Ginsleitung von Otto Roquette. In 6 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1-4. Don Quijote. I-IV. 5 u. 6. Lehrreiche Ergählungen. I u. II. Chamiffos Gesammelte Werte. Mit Ginleitung von Mag Roch. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Gedichte. I. Dramatifches. 2. Gedichte. II. Abelberts Fabel. Beter Schlenibl. Bermijchtes in Profa. 3 u. 4. Reife um die Welt. 2c. Das Liederbuch vom Cib. Deutsch von Gottlob Regis. Mit Ginleitung von Wilhelm Laufer. In 2 Leinenbanden gu je 1 Mark. Dantes Göttliche Romodie. Deutsch von Rarl Strechfuß. Mit Ginleitung von Otto Roquette. In 2 Leinenbanden zu je 1 Mark. Band 1. Die Solle. Das Fegefeuer. 2. Das Paradics. Anmertungen. Drofte-Buldhoffe Samtliche Berte. Mit Ginleitung von Levin In 3 Leinenbänden zu je 1 Mark. Shüding. Band 1. Lyrifde Gebichte. 2. Das geiftliche Jahr. Geiftliche Lieber. Größere ergählende Bedichte. Anhang. 3. Schriften in Brofa. Dramatifches. Firdusis Heldensagen. In beutscher Nachbilbung nebst Ginleitung von A. F. Graf v. Schad. In 3 Leinenbänden zu je 1 Mark. Goethes Camtliche Werke. Mit Ginleitungen von Rarl Goebeke. In 36 Leinenbänden zu je 1 Mark.
Band 1 und 2. Gedichte. I—II. 3. Westöftl. Diwan. 4. Sprüche. Theaterreden. Maskenzige. Register 3. Bd. 1—4. 5. Hermann u. Dorothea. Achilleis.
Keinels Bruds. 6. Lusispiele, dram Fragmente. 7. Singhiele. 8. Zeistsche.
Dramatische Gelegenheitsdichungen. 9. Göß v. Berlichingen [1773]. Clavigo.
Gymont. Etella. Gejchwister. 10. Hauft. 11. Indipenie. Aasio. Ratürl.
Tochter. 12. Elpenor. Vandora. Mahomet. Lantred. Weite. 13. Jugendbramen. Entwürse: Gottfr. v. Berlichingen. Iphigenie. Frwin und Elmire.
Claudine v. Bila Bella. Jahrmart 3. Plundeskweilen. Hawwisse dochgeit.
Paralipomena 3. Janit. Fragmente e. Tragödie. Nausstaa. 14. Göß v. Berlichingen (Bühnenbearbeit. [18041]). Mitschuldigen. Theater und bram. Poelie.
15. Werthers Keiden. Verige a. b. Chowei; I. Unterhaltungen d. Ausgewanderten.
Gute Weiber. Novelle. Reise d. Söhne Wegaprazions. Hauskall. 16 u. 17. Wilh.
Meisters Lebrjahre. I. II. 18. Wilh. Weisters Aunderjahre. 19. Wahlberwandlichienten. 20 u. 21. Aus meinem Leben. Briefe a. d. Schweiz. II. 22. Ind.
Keise. 23. Inalien. 24. Kampagne in Frankreich. Belagerung von Mainz.
25. Schweizerreise, 1797. Khelnreise, 1814 u. 1815. 26. Tag- u. Jahreshelte.
27. Teutsche Litteratur. 28. Auswahrtige Litteratur. Kameaus Velfe. Unhang:
Ilas im Auszug. 29. Benv. Gellini. 30. Kroppläen z. Kunft. 31. Windelsmann. Handert. Debrot über die Malerei z. 32. Morophologie. Ofteologie.
33. Mineralogie und Geologie. Meteorologie. Opticlogie. Ofteologie.
33. Mineralogie und Seologie. Meteorologie. Opticlogie.
Register und Inhaltsverzeichnis. In 36 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Goethes Leben von Rarl Goebete. 1 Leinenband 1 Mark. Goethes Briefe. Ausgewählt u. in chronolog. Folge mit Anmerkungen herausgegeben von Eduard v. d. Bellen. In 6 Leinenbanden zu je 1 Mark. Band 1. 1764-1779. 2. 1780-1788. 3. 1788-1797. 4. 1797-1806. Goethes Briefe an Fran von Stein nebst Tagebuch aus Italien. Mit Ginleitung v. Rarl Beinemann. In 4 Leinenbänden gu je 1 Mart. Goethes Gespräche mit Edermann. Mit Ginleitung von Otto In 3 Leinenbänden gu je 1 Mart. Roquette. Grillparzers Sämtliche Werke. Mit Einleitung von A. Sauer. In 20 Leinenbanden zu je 1 Mark. Banb 1—3. Gedichte. I—III. 4. Uhnfrau. Sappho. 5. Goldene Bließ. 6. König Ottofars Cliick u. Ende. Treuer Diener seines Hern. 7. Meeres und der Liebe Wellen. Traum ein Leben. Melusina. 8. Weh'd dem, der fügt! Libusja. Chiper. 9. Bruderzwift in Habsburg. Jüdin v. Tofedo. 10. Bland v. Kastilien. Schreibjeder. Wer ist schuldig? 11—13. Dramat. Fragmente. Stoffe u. Charaftere, Aberfetungen, Saft in juntogir 11-35, Lannat, Fragmeilte, Shife u. Charaftere, Aberfetungen, Saftien, Erzählungen, L. A. Studien " Philosophie u. Religion, hitter, u. polit, Studien, 15. Alfthet, u. spracht, Studien, Abporismen, 16. Studien 17. Studien n. sprachter, 18. Studien 18. deutsche Kitteratur, 17. Studien n. sprachter, Agebuch a. d. Reife n. Italien 1819. 20. Tagebücher. Erinnerungen, Register Band I—XX. Grillparzers Briefe und Tagebücher. Eine Ergänzung zu seinen Berfen. Gefammelt und mit Unmerkungen herausgegeben von Carl Gloffy und August Sauer. In 2 Leinenbon. zu je 1 Mark. Band 1. Briefe. 2. Tagebucher. Grimmelshaufens Simplicing Simpliciffimus. Mit Ginleitung von Ferdinand Khull. In 2 Leinenbanden zu je 1 Mart. Gudrun. Gin deutsches Seldenlied. Übersett und eingeleitet von Frit Lemmermaner. 1 Leinenband 1 Mark. Sauffe Samtliche Werte. Mit Ginleitung von Bermann Sifcher. In 6 Leinenbanden zu je 1 Mart. Band 1. Gedichte, Novellen. I. 2. Novellen. II. Phantafien im Bremer Ratsleller. 3. Lichtenstein. 4. Memoiren bes Satan. 5. Der Mann im Monde. Rontroverspredigt. Stiggen. 6. Dlarden. Bebbels Ausgewählte Werfe. Berausgegeben und mit Ginleitungen versehen von Richard Specht. In 6 Leinenbanden zu je 1 Mart. Band 1. Biographische Einleitung. Gedichte. Mutter n. Kind. 2. Dramen: Judith. Genoveva. Maria Magdalene. 3. Dramen; Herodes u. Marianne. Michel Angelo. Agnes Bernauer. Syges und sein King. 4. Dramen: Die Nibelungen. Woloch. 5. Erzählungen u. Rovellen. Meine Kindheit. Schriften zur Theorie der Kunst. 6. Aus Tageblichern und Briesen. Mit einem Anshang: Briese Hebbels an Georg von Cotta. Beines Sämtliche Berte. Mit Ginleitung von Stephan Born. In 12 Leinenbanden gu je 1 Mark. Banb 1. Buch der Lieder. 2. Neue Gedichte. Zeitgedichte. Deutschand. Atta Troll. 3. Romanzero. 4. Tragödien. Shalespeares Mädchen und Frauen. 5 u. 6. Neisebilder. I. II. Englische Fragmente. 7 u. 8. Salom. I. II. 9. Nomantische Schule. Schwabenspiegel. Anzeigen u. Rezenstonen. 10. Börne. Faust, Geftändnisse. Götzter im Exil. 11 u. 12. Französische Justinde. Lutetia, Verichte über Politik, Kunst und Boltsleben. I. II. Memoiren. Gebanken und Einfälle. Fortfegung fiehe am Schluß bes Banbes. 

## Arthur Schopenhauers

# sämtliche Werke

in zwölf Bänden.

Mit Ginleitung von Dr. Rudolf Steiner.

Achter Band.

Inhalt: Barerga und Barasipomena. I. Teis.



Stuttgart und Berlin.

5. 6. Cotta'sche Buchhandlung Nachsolger
6. m. b. s.





Presented to the
LIBRARY of the
UNIVERSITY OF TORONTO
by

Peter Kaye

### Varerga und Varalipomena:

kleine philosophische Schriften

von

Arthur Schopenhauer.

Vitam impendere vero.

Juvenalis.



### Inhalt.

|                                                          |        | Sette |
|----------------------------------------------------------|--------|-------|
| Stizze einer Geschichte der Lehre vom Jdealen und I      | Realer | 1 9   |
| Fragmente zur Geschichte der Philosophie                 |        | . 37  |
| Neber die Universitäts-Philosophie                       |        | . 145 |
| Transcendente Spekulation über die anscheinende Absicht= |        |       |
| lichkeit im Schicksale bes einzelnen                     |        | . 205 |



### Vorwort.

Diese, meinen wichtigeren, spstematischen Werken nachz gesandten Nebenarbeiten bestehn teils aus einigen Abhandz lungen über besondere, sehr verschiedenartige Themata, teils aus vereinzelten Gedanken über noch mannigsaltigere Gegenz stände, — alles hier zusammengebracht, weil es, meistens seines Stosses halber, in jenen systematischen Werken keine Stelle finden konnte, einiges jedoch nur weil es zu spät gekommen, um die ihm gebührende daselbst einzunehmen.

Siebei nun habe ich zwar zunächst Leser im Auge gehabt, benen meine zusammenhängenden und inhaltsschwereren Werke bekannt sind; sogar werden solche vielleicht noch manche ihnen erwünschte Aufklärung hier finden: im ganzen aber wird der Inhalt dieser Bände, mit Ausnahme weniger Stellen, auch denen verständlich und genießbar sein, welche eine solche Bekanntschaft nicht mitbringen. Jedoch wird der mit meiner Philosophie Vertraute immer noch etwas voraushaben; weil diese auf alles, was ich denke und schreibe, stets ihr Licht, und sollte es auch nur aus der Ferne sein, zurückwirt; wie denn auch andrerseits sie selbst von allem, was aus meinem Kopfe hervorgeht, immer noch einige Beleuchtung empfängt.

Frankfurt a. M., im Dezember 1850.



#### Skizze einer Geschichte

Ser

### Lehre vom Idealen und Realen.

Plurimi pertransibunt, et multiplex erit scientia.

Dan. 12, 4.

Cartesius gilt mit Recht für den Bater der neuern Philosophie, zunächst und im allgemeinen, weil er die Ber= nunft angeleitet hat, auf eigenen Beinen zu ftehn, indem er die Menschen lehrte, ihren eigenen Kopf zu gebrauchen, für welchen bis dahin die Bibel einerseits und der Aristoteles andrerseits funktionierten; im besondern aber und engern Sinne, weil er zuerst sich das Problem zum Bewußtsein gebracht hat, um welches feitdem alles Philosophieren sich hauptfächlich dreht: das Broblem vom Idealen und Realen. b. h. die Frage, was in unserer Erkenntnis objektiv und was darin subjettiv sei, also was darin etwanigen, von uns verschiedenen Dingen, und mas uns selber zuzuschreiben fei. - In unferm Kopfe nämlich entstehen, nicht auf innern. etwan von der Willfür, oder dem Gedankenzusammenhange ausgehenden, folglich auf äußern Unlag, Bilber. Diese Bilber allein find das uns unmittelbar Befannte, das Gegebene. Welches Berhältnis mögen fie haben zu Dingen, die völlig gesondert und unabhängig von uns eriftierten und irgendwie Urfache diefer Bilder murden? Saben wir Gewißheit, daß überhaupt folche Dinge nur dafind? und geben, in diesem Kall, die Bilder uns auch über deren Beschaffenheit Aufschluß? — Dies ift das Problem, und infolge besfelben ift. seit 200 Jahren, das Hauptbestreben der Philosophen, das Ideale, d. h. das, was unserer Erkenntnis allein und als folder angehört, von dem Realen, d. h. dem unabhängig von ihr Vorhandenen, rein zu sondern, durch einen in der

rechten Linie wohlgeführten Schnitt, und fo bas Berhältnis

beiber zu einander festzustellen.

Wirklich scheinen weder die Philosophen des Altertums, noch auch die Scholaftifer, zu einem beutlichen Bewußtsein dieses philosophischen Urproblems gefommen zu fein; wiewohl sich eine Spur davon, als Joealismus, ja auch als Lehre von der Joealität der Zeit, im Plotinos sindet, und zwar Enneas III, lib. 7, c. 10, woselbst er lehrt, die Seele habe die Welt gemacht, indem fie aus der Ewigkeit in die Zeit getreten fei. Da heißt es 3. B. od gag tis autod τουτου του παντος τοπος, η ψυχη (neque datur alius hujus universi locus, quam anima), wie auch: δει δε ουν εξωθεν της ψυχης λαμβανείν τον χρονον, ώσπερ ουδε τον αίωνα εκεί εξω του οντος (oportet autem nequaquam extra animam tempus accipere, quemadmodum neque aeternitatem ibi extra id. quod ens appellatur); womit eigentlich ichon Kants Jbealität der Zeit ausgesprochen ist. Und im folgenden Kapitel: ούτος ό βιος τον χρονον γεννά. διο και ειρηται άμα τώδε τώ παντι γεγονεγαι, ότι ψυγη αυτον μετα τουδε του παντος εγεννησεν (haec vita nostra tempus gignit: quamobrem dictum est, tempus simul cum hoc universo factum esse; quia anima tempus una cum hoc universo progenuit). Dennoch bleibt das deutlich erkannte und deutlich ausgesprochene Broblem das charafteristische Thema der neuern Philosophie, nachdem die hiezu nötige Besonnenheit im Cartefius zuerst erwacht war, als welcher ergriffen wurde von der Bahrheit, daß wir zunächst auf unser eigenes Bewußtsein beschränkt find und die Welt uns allein als Vorstellung gegeben ift: burch sein bekanntes dubito, cogito, ergo sum wollte er das allein Gewiffe des subjektiven Bewußtseins, im Gegen: fat des Problematischen alles übrigen hervorheben und die große Wahrheit aussprechen, daß bas Ginzige wirklich und unbedingt Gegebene das Gelbstbewußtsein ift. Genau betrachtet ist sein berühmter Sat das Aequivalent bessen, von welchem ich ausgegangen bin: "die Welt ist meine Vorstellung". Der alleinige Unterschied ift, daß ber seinige die Unmittelbarfeit bes Subjekts, der meinige die Mittelbarkeit des Objekts hervorhebt. Beide Sate bruden basfelbe von zwei Seiten aus, find Rehrseiten voneinander, stehn also in bemfelben Berhältnis, wie das Geset der Trägheit und das der Kaufalität, gemäß meiner Darlegung in ber Borrede zur Ethik. (Die beiden Grundprobleme der Ethik, behandelt in zwei akademischen

Preisschriften, von Dr. Arthur Schopenhauer. Frankfurt am Main 1841, Seite XXIV. Zweite Auflage, Leipzig 1860, Seite XXIV fg.) Allerdings hat man seitdem seinen Sat unzähligemal nachgesprochen, im bloßen Gefühl seiner Wichtigfeit, und ohne vom eigentlichen Ginn und Zwed besselben ein beutliches Verständnis zu haben. (Siehe Cartes. Meditationes. Med. II, p. 14.) Er also bectte die Kluft auf. welche zwischen bem Subjektiven, ober Ibealen, und bem Objektiven, ober Realen liegt. Diese Einsicht kleidete er ein in den Zweifel an der Existenz der Außenwelt: allein durch seinen dürftigen Ausweg aus diesem, — daß nämlich ber liebe Gott und boch wohl nicht betrügen werde, - zeigte er, wie tief und schwer zu lösen das Problem sei. In-zwischen war durch ihn dieser Strupel in die Philosophie gekommen und mußte fortfahren beunruhigend zu wirken, bis zu seiner gründlichen Erlebigung. Das Bewußtsein, daß ohne gründliche Kenntnis und Aufklärung des dargelegten Unterschiedes fein sicheres und genügendes Syftem möglich fei, mar von dem an vorhanden, und die Frage konnte nicht

mehr abaewiesen werben.

Sie zu erledigen, erdachte zunächst Malebranche bas System ber gelegentlichen Urfachen. Er faßte bas Problem felbst, in seinem gangen Umfange, beutlicher, ernstlicher, tiefer auf, als Cartesius. (Recherches de la vérité, livre III, seconde partie.) Dieser hatte die Realität der Außenwelt auf ben Rredit Gottes angenommen; wobei es fich freilich wunderlich ausnimmt, daß, während die andern theistischen Philosophen aus der Existenz der Welt die Eriftenz Gottes zu erweisen bemüht find, Cartefius umgekehrt erst aus der Existenz und Wahrhaftigkeit Gottes die Eristenz der Welt beweist: es ist der umgekehrte kosmologische Beweis. Auch hierin einen Schritt weiter gehend, lehrt Malebranche, daß wir alle Dinge unmittelbar in Gott felbst fehn. Dies heißt freilich ein Unbekanntes burch ein noch Unbekannteres erklären. Ueberdies sehen wir, nach ihm, nicht nur alle Dinge in Gott; fondern dieser ist auch das allein Wirkende in benselben, so daß die physischen Ursachen es bloß scheinbar, bloße Causes occasionnelles sind. (Rech. d. l. vér., liv. VI, seconde partie, ch. 3.) So haben wir benn ichon hier im wesentlichen ben Pantheismus bes Spinoza, ber mehr von Malebranche, als von Cartefius gelernt zu haben scheint.

Ueberhaupt könnte man sich wundern, daß nicht schon im 17. Sahrhundert der Pantheismus einen vollständigen Sieg über ben Theismus bavongetragen hat; da die originellsten, schönsten und gründlichsten europäischen Dar-ftellungen desselben (benn gegen die Upanischaben der Beben gehalten ift freilich bas alles nichts) fämtlich in jenem Zeitraum ans Licht traten: nämlich burch Bruno, Male: branche, Spinoza und Scotus Erigena, welcher lettere, nachdem er viele Jahrhunderte hindurch vergeffen und verloren gewesen war, zu Oxford wiedergefunden wurde und 1681, also vier Jahre nach Spinozas Tobe, zum erstenmale gedruckt ans Licht trat. Dies scheint zu beweisen, daß bie Einsicht Einzelner sich nicht geltend machen kann, solange ber Geist ber Zeit nicht reif ist, sie aufzunehmen; wie benn gegenteils in unsern Tagen ber Pantheismus, obzwar nur in ber eklektischen und konfusen Schellingischen Auffrischung dargelegt, zur herrschenden Denkungsart ber Gelehrten und felbst ber Gebildeten geworden ift; weil nämlich Kant mit ber Besiegung des theistischen Dogmatismus vorangegangen war und ihm Blat gemacht hatte, wodurch der Geist der Beit auf ihn vorbereitet mar, wie ein gepflügtes Felb auf Die Saat. Im 17. Jahrhundert hingegen verließ die Philosochie wieder jenen Weg und gelangte danach einerseits zu Locke, dem Baco und Hobbes vorgearbeitet hatten, und andererseits, durch Leibniz, zu Christian Wolf; diese beiden herrschten sodann, im 18. Jahrhundert, vorzüglich in Deutschland, wenngleich zulett nur noch fofern fie in den innfretistischen Ekleftismus aufgenommen worden waren.

Des Malebranche tieffinnige Gedanken aber haben ben nächsten Anlaß gegeben zu Leibnizens System ber Harmonia praestabilita, bessen zu Leibnizens System ber Harmonia praestabilita, bessen zu seiner Zeit ausgebreiteter Ruhm und hohes Ansehn einen Beleg dazu gibt, daß das Absurde am leichtesten in der Welt Glück macht. Obgleich ich mich nicht rühmen kann, von Leibnizens Monaden, die zugleich mathematische Punkte, körperliche Atome und Seelen sind, eine deutliche Vorstellung zu haben; so scheint mir doch so viel außer Zweisel, daß eine solche Annahme, wenn einmal sestgestellt, dazu dienen könnte, alle ferneren Hypothesen zur Erklärung des Zusammenhangs zwischen Ibealem und Kealem sich zu ersparen und die Frage dadurch abzusertigen, daß beide schon in den Monaden völlig identifiziert seien (weshalb auch in unsern Tagen Schelling, als Ur-

heber des Identitätssinstems, sich wieder daran gelett hat). Dennoch hat es dem berühmten philosophierenden Mathematitus, Polyhiftor und Politikus nicht gefallen, fie bazu zu benutzen; sondern er hat, zum letteren Zweck, eigens bie prästabilierte Harmonie formuliert. Diese nun liefert uns zwei gänzlich verschiebene Welten, jede unfähig, auf die andere irgend zu wirken (Principia philos. § 84 und Examen du sentiment du P. Malebranche, p. 500 sq. ber Oeuvres de Leibniz, publ. p. Raspe), jede die völlig überflüssige Dublette ber andern, welche nun aber boch einmal beide dasein, genau einander parallel laufen und auf ein haar miteinander Taft halten follen; daher der Urheber beiber, gleich anfangs, die genaueste Harmonie zwischen ihnen stabiliert hat, in welcher sie nun schönstens neben-einander fortlaufen. Beiläufig gesagt, ließe sich die Harmonia praestabilita vielleicht am besten durch die Bergleidung mit der Buhne faglich machen, als woselbst fehr oft ber Influxus physicus nur scheinbar vorhanden ift, indem Urfach und Wirkung bloß mittelft einer vom Regiffeur prästabilierten Harmonie zusammenhängen, 3. B. wann der eine schießt und der andre a tempo fällt. Am frassesten, und in ber Rurze, hat Leibnig bie Sache in ihrer monftrofen Absurdität dargestellt in SS 62, 63 seiner Theodicee. Und bennoch hat er bei dem ganzen Dogma nicht einmal das Berdienst der Originalität, indem schon Spinoza die Harmonia praestabilita deutsich genug dargelegt hat im zweiten Teil seiner Ethit, nämlich in ber 6. und 7. Proposition, nebst beren Korollarien, und wieder im fünften Teil, prop. 1, nachdem er in der 5. Proposition des zweiten Teils die so fehr nahe verwandte Lehre des Malebranche, daß wir alles in Gott febn, auf seine Weise ausgesprochen hatte\*). Alfo ift Malebranche allein der Urheber dieses ganzen Ge= bankenganges, ben sowohl Spinoza als Leibniz, jeder auf feine Art, benutt und zurechtgeschoben haben. Leibnig hatte jogar der Sache wohl entraten können, denn er hat hierbei

<sup>&#</sup>x27;) Eth. P. II, prop. 7: Ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio rerum. — P. V, prop. 1: Prout cogitationes rerumque ideae concatenantur in Mente, ita corporis affectiones, seu rerum imagines ad amussim ordinantur et concatenantur in Corpore. — P. II, prop. 5: Esse formale idearum Deum, quatenus tautum ut res cogitans consideratur, pro causa agnoscit, et non quatenus alio attributo explicatur. Hoc est, tam Dei attributorum, quam rerum singularium ideae non ipsa ideata, sive res perceptas pro causa efficiente agnoscunt: sed ipsum Deum, quatenus est res cogitans.

die bloke Thatsache, welche das Problem ausmacht, daß nämlich die Welt uns unmittelbar bloß als unsere Borftellung gegeben ift, schon verlaffen, um ihr bas Dogma von einer Körperwelt und einer Geisterwelt, zwischen benen feine Brücke möglich sei, zu substituieren; indem er bie Frage nach dem Verhältnis ber Vorstellungen zu den Dingen an sich felbst zusammenflicht mit ber nach ber Möglichkeit ber Bewegungen des Leibes durch den Willen, und nun beide zusammen auflöst, durch seine Harmonia praestabilita. (Siehe Système nouveau de la nature, in Leibniz. Opp. ed. Erdmann, p. 125. - Brucker, Hist. ph. Tom. IV, P. II, p. 425.) Die monftrose Absurdität seiner Annahme wurde schon durch einige seiner Zeitgenoffen, besonders Banle, mittelft Darlegung der baraus fliegenden Ronfequengen, ins hellste Licht gestellt. (Siehe in Leibnigens fleinen Schriften, überfett von Buth Unno 1740, die Unmerkung zu S. 79, in welcher Leibniz felbst die emporenben Folgen seiner Behauptung barzulegen fich genötigt fieht.) Jedoch beweist gerade die Absurdität der Annahme, zu der ein denkender Kopf, durch das vorliegende Problem, ge-trieben wurde, die Eröße, die Schwierigkeit, die Perplezität besselben und wie wenig man es durch bloges Wegleugnen, wie in unsern Tagen gewagt worden ift, beseitigen und fo den Knoten zerhauen fann. -

Spinoza geht wieder unmittelbar vom Cartefius aus: daher behielt er anfangs, als Cartefianer auftretend, sogar den Dualismus seines Lehrers bei, fette demnach eine Substantia cogitans und eine Substantia extensa, jene als Subjekt, diese als Objekt der Erkenntnis. Später hin= gegen, als er auf eigenen Füßen ftand, fand er, daß beide eine und dieselbe Substanz wären, von verschiedenen Seiten angesehn, also einmal als Substantia extensa, das andere als Substantia cogitans aufgefaßt. Dies heißt nun eigent= lich, daß die Unterscheidung von Denkendem und Ausgebehntem, ober Geift und Körper, eine ungegründete, alfo unstatthafte sei; daher nun nicht weiter von ihr hatte geredet werden sollen. Allein er behält fie insofern immer noch bei, als er unermudlich wiederholt, daß beide eins feien. Hieran knüpft er nun noch, durch ein bloges Sie etiam, baß modus extensionis et idea illius modi una eademque est res (Eth. P. II, prop. 7, Schol.); womit qe= meint ift, daß unsere Vorstellung von Körpern und diese

Körper selbst eins und dasselbe seien. Hierzu ist jedoch bas Sie etiam ein ungenugender Uebergang: benn baraus, daß der Unterschied zwischen Geist und Körper oder zwischen dem Vorstellenden und dem Ausgedehnten ungegründet ift, folgt keineswegs, daß der Unterschied zwischen unserer Borstellung und einem außerhalb berselben vorhandenen Dbjektiven und Realen, dieses von Cartesius aufgeworfene Urproblem, auch ungegründet sei. Das Vorstellende und das Vorgestellte mögen immerhin gleichartig fein; so bleibt dennoch die Frage, ob aus Vorstellungen in meinem Ropf auf bas Dasein von mir verschiedener, an sich felbst, d. h. un= abhängig bavon, eristierender Wefen sicher zu schließen fei. Die Schwierigkeit ift nicht die, wozu vorzüglich Leibnig (3. B. Theodic. Part. I, § 59) sie verdrehen möchte, daß zwischen den angenommenen Seelen und der Rörperwelt, als zweien gang heterogenen Arten von Substangen, gar feine Cinwirkung und Gemeinschaft statthaben könne, weshalb er ben physischen Cinfluß leugnete: benn diese Schwierigkeit ift bloß eine Folge ber rationalen Psychologie, braucht also nur, wie von Spinoza geschieht, als eine Fiftion beifeite geschoben zu werden: und überdies ift gegen die Behaupter berselben, als Argumentum ad hominem, ihr Dogma geltend ju machen, daß ja Gott, der doch ein Geift fei, Die Korverwelt geschaffen habe und fortwährend regiere, also ein Geist unmittelbar auf Körper wirken könne. Bielmehr ift und bleibt die Schwierigkeit bloß die Cartesianische, daß die Welt, welche allein uns unmittelbar gegeben ift, schlechter= dings nur eine ideale, d. h. aus bloßen Borstellungen in uns serm Kopf bestehende ist; während wir, über diese hinaus, von einer realen, b. h. von unferm Borftellen unabhängig bafeienden Welt zu urteilen unternehmen. Diefes Problem also hat Spinoza, dadurch daß er den Unterschied zwischen Substantia cogitans und Substantia extensa aufhebt, noch nicht gelöft, sondern allenfalls den physischen Ginfluß jest wieber zulässig gemacht. Dieser aber taugt boch nicht, bie Schwierigkeit zu lösen: benn bas Geset ber Kausalität ift erwiesenermaßen subjektiven Ursprungs; aber auch wenn es umgekehrt aus der äußern Erfahrung stammte, dann würde es eben mit zu jener in Frage gestellten, uns bloß ideell gegebenen Welt gehören; so daß es keinenfalls eine Brücke zwischen dem absolut Objettiven und dem Gubjettiven abgeben fann, vielmehr bloß das Band ift, welches die Erscheinungen untereinander verknüpft. (Siehe Welt als Wille

und Vorst. Bb. 2, S. 12.)

Um jedoch die oben angeführte Identität der Ausdehnung und ber Borftellung von ihr näher zu erklären, ftellt Spinoza etwas auf, welches die Unficht des Malebranche und die des Leibniz zugleich in sich faßt. Ganz gemäß nämlich dem Malebranche, sehen wir alle Dinge in Gott: rerum singularium ideae non ipsa ideata, sive res perceptas, pro causa agnoscunt, sed ipsum Deum, quatenus est res cogitans, Eth. P. II, pr. 5; und dieser Gott ift auch zugleich bas Reale und Wirkende in ihnen, eben wie bei Male= branche. Da jedoch Spinoza mit dem Ramen Deus die Welt bezeichnet; fo ist daburch am Ende nichts erklärt. Bugleich nun aber ist bei ihm, wie bei Leibnig, ein genauer Parallelismus zwischen ber ausgebehnten und ber vorgestellten Welt: ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio rerum. P. II, p. 7 und viele ähnliche Stellen. Dies ift die Harmonia praestabilita des Leibnig; nur daß hier nicht, wie bei diesem, die vorgestellte und die objeftiv seiende Welt völlig getrennt bleiben, bloß vermöge einer zum voraus und von außen regulierten Harmonia einander entsprechend; sondern wirklich eines und dasselbe find. Wir haben hier also zuvörderft einen gänzlichen Realismus, sofern bas Da= fein ber Dinge ihrer Borftellung in uns gang genau ent: fpricht, indem ja beide eins find; demnach erkennen wir die Dinge an sich: sie sind an sich selbst extensa, wie sie auch, sofern sie als cogitata auftreten, d. h. in unfrer Borftellung von ihnen, sich als extensa darftellen. (Beiläufig bemerkt, ift hier ber Urfprung ber Schellingischen Identität des Realen und Ibealen.) Begründet wird nun alles dieses eigentlich nur durch bloke Behauptung. Die Darstellung ift schon durch die Zweideutigkeit bes in einem gang uneigentlichen Sinne gebrauchten Wortes Deus, und auch noch außerdem, undeut: lich; baher er sich in Dunkelheit verliert und es am Ende heißt: nec impraesentiarum haec clarius possum explicare. Undeutlichkeit der Darstellung entspringt aber immer aus Undeutlichkeit des eigenen Berftehens und Durchdenkens der Philosopheme. Gehr treffend hat Bauvenarques gesagt: La clarté est la bonne foi des philosophes. (S. Revue des deux Mondes 1853, 15 Août, p. 635.) Bas in ber Musif ber "reine Sat,", das ist in ber Philosophic die vollfommene Deutlichkeit, sofern sie die Conditio sine qua non

ift, ohne beren Erfüllung alles feinen Wert verliert und wir sagen muffen: quodeumque ostendis mihi sie incredulus odi. Muß man body fogar in Angelegenheiten bes gewöhn: lichen, praftifchen Lebens forgfältig, burch Deutlichkeit, moglichen Mikverständnissen vorbeugen; wie denn sollte man im fcmierigften, abstrufeften, faum erreichbaren Gegenftande bes Denkens, ben Aufgaben der Philosophie, sich unbestimmt, ja ratfelhaft ausdrücken durfen? Die gerügte Dunkelheit in ber Lehre bes Spinoza entspringt daraus, daß er nicht, unbefangen von der Natur der Dinge, wie fie vorliegt, ausging, sondern vom Cartesianismus, und demnach von allerlei überkommenen Begriffen, wie Deus, substantia, perfectio etc., bie er nun, durch Umwege, mit seiner Wahrheit in Ginklang zu setzen bemüht war. Er brückt, besonders im zweiten Teil ber Ethik, das Beste sehr oft nur indirekt aus, indem er stets per ambages und fast allegorisch redet. Andererseits nun wieder legt Spinoza einen unverfennbaren transcenden: talen Idealismus an den Tag, nämlich eine wenn auch nur allgemeine Erkenntnis der von Locke und zumal von Rant deutlich dargelegten Wahrheiten, also eine wirkliche Unterscheidung der Erscheinung vom Ding an sich und Unerkennung, daß nur erstere uns zugänglich ift. Man sehe Eth. P. II, prop. 16 mit bem 2. Corollar.; prop. 17, Schol.; prop. 18, Schol.; prop. 19; prop. 23, die es auf die Selbst= erfenntnis ausdehnt; prop. 25, die es deutlich ausspricht, und endlich als Resumé das Coroll. zu prop. 29, welches beutlich besagt, daß wir weder uns selbst noch die Dinge erkennen, wie sie an sich sind, sondern bloß, wie sie erscheinen. Die Demonstration der prop. 27, P. III spricht, gleich am Unfang, Die Sache am beutlichften aus. Sinfichtlich bes Berhältniffes der Lehre Spinozas zu der des Cartefius ersinnere ich hier an das, was ich in der "Welt als Wille und Borft.", Bb. 2, S. 639 (3. Aufl. S. 739) barüber ge-fagt habe. Aber burch jenes Ausgehn von ben Begriffen ber Cartefianischen Philosophie ift nicht nur viel Dunkelheit und Anlaß zum Migverstehn in die Darstellung des Spinoza gekommen; sondern er ift dadurch auch in viele schreiende Baradorien, offenbare Falschheiten, ja Absurditäten und Widersprüche geraten, wodurch das viele Wahre und Bortreffliche seiner Lehre eine höchst unangenehme Beimischung pon schlechterdings Unverdaulichem erhalten hat und der Lefer zwischen Bewunderung und Berdruß hin und her geworfen wird. In der hier zu betrachtenden Rücksicht aber ift der Grundfehler des Spinoza, daß er die Durchschnitts: linie zwischen dem Idealen und Realen, ober der subjektiven und objektiven Welt, vom unrechten Bunkte aus gezogen hat. Die Ausdehnung nämlich ist feineswegs der Gegensat der Borstellung, sondern liegt ganz innerhalb dieser. Als ausgebehnt stellen wir die Dinge vor, und sofern fie ausgedehnt find, find fie unsere Vorstellung: ob aber, unabhängig von unserm Borftellen, irgend etwas ausgebehnt, ja überhaupt irgend etwas vorhanden sei, ift die Frage und bas ursprüngliche Problem. Dieses wurde später, durch Kant, soweit unleugbar richtig, gelöst, daß die Ausdehnung, oder Räumlichkeit, einzig und allein in der Vorstellung liege, also bieser anhänge, indem ber ganze Raum bie bloße Form berfelben sei; wonach benn unabhängig von unserm Vorstellen fein Ausgebehntes vorhanden fein fann, und auch gang gewiß nicht ift. Die Durchschnittslinie bes Spinoza ift bemnach gang in die ideale Seite gefallen und er ift bei der vorgestellten Welt stehn geblieben; diese also, bezeichnet durch ihre Form der Ausdehnung, halt er für das Reale, mithin für unabhängig vom Borgestelltwerden, d. h. an sich, vorhanden. Da hat er dann freilich recht zu fagen, daß das, was ausgedehnt ift, und das, was vorgestellt wird, — d. h. unsere Borstellung von Körpern und diese Körper selbst, - eines und dasselbe sei (P. II, prop. 7, Schol.). Denn allerdings sind die Dinge nur als vorgestellte ausgedehnt und nur als ausgedehnte vorstellbar: Die Welt als Vorstellung und die Welt im Raume ist una eademque res: dies können wir ganz und gar zugeben. Wäre nun die Ausdehnung eine Eigenschaft der Dinge an sich; so wäre unfere Anschauung eine Erkenntnis der Dinge an fich: er nimmt es auch fo an, und hierin besteht sein Realismus. Weil er aber biefen nicht begründet, nicht nachweist, daß unferer Anschauung einer räumlichen Welt eine von diefer Unschauung unabhängige räumliche Welt entspricht; so bleibt das Grundproblem ungelöft. Dies aber kommt eben daher, daß die Durchschnittslinie zwischen dem Realen und Idealen, dem Objektiven und Subjektiven, dem Ding an fich und ber Erscheinung, nicht richtig getroffen ift: vielmehr führt er, wie gefagt, ben Schnitt mitten durch die ideale, subjektive, erscheinende Seite der Welt, also durch die Welt als Borstellung, zerlegt diese in das Ausgedehnte oder Räumliche, und unfere Vorstellung von demfelben, und ist bann sehr bemüht zu zeigen, daß beide nur eines sind; wie sie es auch in der That find. Eben weil Spinoza gang auf der idealen Seite der Welt bleibt, da er in dem zu ihr gehörigen Musgedehnten schon das Reale zu finden vermeinte, und wie ihm demzufolge die anschauliche Welt das einzige Reale außer uns und das Erkennende (cogitans) das einzige Reale in uns ist; — so verlegt er auch andrerseits das alleinige wahrhafte Reale, den Willen, ins Joeale, indem er ihn einen bloßen Modus cogitandi sein läßt, ja, ihn mit bem Urteil identifiziert. Man febe Eth. II die Beweise ber prop. 48 et 49, wo es heißt: per voluntatem intelligo affirmandi et negandi facultatem, - und wieber: concipiamus singularem aliquam volitionem, nempe modum cogitandi, quo mens affirmat, tres angulos trianguli aequales esse duobus rectis, worauf das Rorollarium folgt: Voluntas et intellectus unum et idem sunt. lleberhaupt hat Spinoza den großen Fehler, daß er absicht= lich die Worte migbraucht zur Bezeichnung von Begriffen, welche in der ganzen Welt andere Namen führen, und da= gegen ihnen die Bedeutung nimmt, die sie überall haben: so nennt er "Gott", was überall "die Welt" heißt; "das Recht", was überall "die Gewalt" heißt; und "den Willen", was überall "bas Urteil" heißt. Wir find gang berechtigt, hiebei an den Hetman der Rosafen in Rotebues Benjowsty zu erinnern. -

Berkeley, wenngleich später und schon mit Kenntnis Lockes, ging auf diesem Wege der Cartesianer konsequent weiter und wurde dadurch der Urheber des eigentlichen und wahren Idealismus, d. h. der Erkenntnis, daß das im Raum Ausgedehnte und ihn Erfüllende, also die anschauliche Welt überhaupt, sein Dasein als ein solches schlechterdings nur in unserer Vorstellung haben kann, und daß es absurd, ja widersprechend ist, ihm als einem solchen noch ein Dasein außerhalb aller Vorstellung und unabhängig vom erkennenden Subjekt beizulegen und dennach eine an sich selbst existierende Materie anzunehmen\*). Dies ist eine sehr richtige und

<sup>\*)</sup> Den Laien in der Philosophie, zu denen viele Doktoren derselben gehören, sollte man das Wort "Zde al is mus" ganz aus der Hald nehmen; weit sie nicht wissen, was es heißt, und allerlei Unign domnit treiben; sie denken sich unter Jöeatissmus bald Spiriktualismus, bald so ungesähr das Gegenteil der Philisterei, und werden in solcher Ansicht von den vulgären Litteraten bestärtt und bestätigt. Die Worte "Zdealismus und Realismus" sind nicht herrentos, sondern haben ihre ieste

tiefe Ginsicht: in ihr besteht aber auch seine ganze Philo: sophie. Das Joeale hat er getroffen und rein gesondert; aber das Reale wußte er nicht zu finden, bemüht sich auch nur wenig darum und erflärt sich nur gelegentlich, studweise und unvollständig barüber. Gottes Wille und Allmacht ift ganz unmittelbar Urfache aller Erscheinungen ber anschaulichen Welt, b. h. aller unserer Borftellungen. Wirkliche Erifteng fommt nur ben erfennenben und wollenben Wefen ju, bergleichen wir felbst find : biefe alfo machen, neben Gott, das Reale aus. Sie find Geifter, d. h. eben erfennende und wollende Wefen: benn Wollen und Erfennen halt auch er für schlechterdings unzertrennlich. Er hat mit feinen Vorgängern auch dies gemein, daß er Gott für bekannter, als die vorliegende Welt, und daher eine Burudführung auf ihn für eine Erflärung hält. Ueberhaupt legte fein geistlicher, sogar bischöflicher Stand ihm zu schwere Feffeln an und beschränfte ihn auf einen beengenden Gedankenfreis, gegen ben er nirgends anstoßen durfte; daher er benn nicht weiter konnte, sondern, in seinem Kopfe, Wahres und Falfches lernen mußte, fich zu vertragen, so gut es gehn wollte. Dies läßt fich sogar auf die Werke aller diefer Philosophen, mit Ausnahme bes Spinoza, ausdehnen: fie alle verdirbt ber jeder Brüfung unzugängliche, jeder Untersuchung abgestorbene, mithin wirklich als eine fire Idee auftretende jüdische Theismus, der bei jedem Schritte sich der Wahrheit in ben Weg ftellt: fo bag ber Schaben, ben er hier im Theoretischen anrichtet, als Seitenftud besjenigen auftritt, ben er, ein Jahrtausend hindurch, im Praktischen, ich meine in Religionsfriegen, Glaubenstribunalen und Bölferbefehrungen burch bas Schwert angerichtet hat.

Die genaueste Verwandtschaft zwischen Malebranche, Spinoza und Berkelen ist nicht zu verkennen: auch sehn wir sie sämtlich ausgehn vom Cartesius, sosern sie das von ihm in der Gestalt des Zweisels an der Eristenz der Außenwelt dargelegte Grundproblem festhalten und zu lösen sinchen, indem sie die Trennung und Beziehung der idealen, subjektiven, d. h. in unserer Vorstellung allein gegebenen, und der realen, objektiven, unabhängig davon, also an sich

stehende philosophische Bedeutung; wer etwas anderes meint, soll eben ein anderes Wort gebrauchen. — Der Gegensah von Idealismus und Realismus betrisst das Erfannte, das Objett, hingegen der zwischen Spiritualismus und Materialismus das Erfennende, das Subjett.

bestehenden Welt zu erforschen bemüht sind. Daher ist, wie gesagt, dieses Problem die Are, um welche die ganze Philo-

fophie neuerer Zeit fich dreht.

Von jenen Philosophen unterscheidet nun Lode sich badurch, daß er, mahrscheinlich weil er unter Hobbes' und Bacos Einfluß steht, sich so nahe als möglich an die Er-fahrung und den gemeinen Verstand anschließt, hyperphysische Sypothesen möglichst vermeidend. Das Reale ift ihm die Materie, und ohne sich an den Leibnizischen Strupel über die Unmöglichkeit einer Kausalverbindung zwischen ber immateriellen, benkenden und der materiellen, ausgedehnten Substang zu kehren, nimmt er zwischen ber Materie und bem erkennenden Subjekt geradezu physischen Ginfluß an. Siebei aber geht er, mit feltener Besonnenheit und Redlich: feit, fo weit, zu bekennen, daß möglicherweise das Erkennende und Denkende felbst auch Materie sein konne (On hum. underst. L. IV, c. 3, § 6); was ihm später das wieders holte Lob bes großen Boltaire, zu feiner Zeit hingegen bie boshaften Angriffe eines verschmitten anglikanischen Pfaffen, des Bischofs von Worcester, zugezogen hat\*). Bei ihm nun erzeugt das Reale, b. i. die Materie, im Er-fennenben, durch "Impuls", d. i. Stoß, Borstellungen, ober das Ideale (ibid. L. I, c. 8, § 11). Wir haben also hier einen recht maffiven Realismus, ber, eben burch feine Erorbitang ben Widerspruch hervorrufend, ben Berkelenschen

<sup>\*)</sup> Es gibt teine lichtscheuere Kirche, als die englische; weil eben keine andere jo große petuniäre Interessen auf dem Spiel bat, wie sie, deren Einkünste 5 Millionen Psund Seterling betragen, welches 4000 Psund Seterling mehr sein joll, als die des gelanten übrigen christlichen Kleus beider Henrichtig under sein joll, als die des gelanten übrigen christlichen Kleus beider Henrichtig und per des des gescheten Einfall der Lieben die der Verlichten Lieben der Verlichten Lieben der Verlichten Kleusen der der Verlichten Kleusen der Verlichten Eigenstelle der Verlichten Eigenstelle der Verlichten Eigenstalle übrigen übertressen den Unterrichts gibt, daher diese nich en kleusen des Alfentlichen Unterrichts gibt, daher diese bisher ganz in den Jänden der Pfassen übertressen können, ja jogar sich gelegentlich ertrecht, mit der Kation nicht lesen und ihreiben können, ja jogar sich gelegentlich ertrecht, mit der lächerlichten Bermessenbeit gegen die Naturwissenschaften zu bespert. Es ist daher Menchenpilicht, eicht, Aufstätung und Wilssenschaften aller Pfassen Wenchenpilicht, eicht, Aufstätung und den nur ersinntliche Kanäle nach England einzuschlichten von Wildung auf dem Feilande son den and, wenn sie ihren jüdischen Sabatsaberglauben und sonstige flunde Bigotterie zur Schan tragen, mit unverhobsenem Spotte beggenem — until they de shamed into common sense. Denn dergleichen ist ein Etandal sitt Europa und dahr nicht länger geduldet werden. — Daher soll man niemals, auch nur im gemeinen Leben, der englischen Kirchenscheit sich sich der der der des dassen der das fünschendelte entgegentreten. Denn die Treistigteit anglitanischer Pfassen und har fassen von den von der kirchen voll, ihr iofort auf das schneidenbeite entgegentreten. Denn die Treistigteit anglitanischer Pfassen und Pfassen der Verlagen und Pfassen und passen der Eugen den der Verlagen den der der des dassen der den der Geltande fein und Pfassen und der Auf der der Verlagen und daher auf ihre Auschlichen und der der der des vongt, sich auf dem Feilande leibn

Idealismus veranlaßte, deffen spezieller Entstehungspunkt vielleicht das ift, was Locke am Ende des 2. § des 21. Kap. des 2. Buchs, mit so auffallend geringer Besonnenheit vorbringt und unter anderm fagt: Solidity, extention, figure, motion and rest, would be really in the world, as they are, whether there were any sensible being to perceive them, or not. (Undurchdringlichfeit, Ausdehnung, Geftalt, Bewegung und Ruhe würden, wie fie find, wirklich in der Welt fein, gleichviel ob es irgend ein empfindendes Wesen, sie wahrzunehmen, gäbe, oder nicht.) Sobald man nämlich sich hierüber besinnt, muß man es als falfch erkennen: bann aber fteht ber Berkelensche Sbealismus da und ift unleugbar. Inzwischen übersieht auch Locke nicht jenes Grundproblem, die Kluft zwischen den Vorstellungen in und und ben unabhängig von uns existierenden Dingen, also den Unterschied des Idealen und Realen: in der Hauptsache fertigt er es jedoch ab durch Argumente des gesunden, aber rohen Berstandes und durch Berufung auf das Zureichende unferer Erkenntnis von ben Dingen für praktische Zwecke (ibid. L. IV, c. 4 et 9); was offenbar nicht zur Cache ift und nur zeigt, wie tief hier ber Empirismus unter dem Problem bleibt. Run aber führt eben fein Realismus ihn dahin, das in unserer Erkenntnis dem Realen Entsprechende zu beschränfen auf die ben Dingen, wie fie an fich felbst find, inharierenden Gigenschaften und diefe zu unterscheiden von den bloß unfrer Erfenntnis derfelben, also allein dem Idealen, angehörenden: demgemäß nennt er nun diese die sekundären, jene erstere aber die primären Eigenschaften. Dieses ift ber Ursprung bes später, in ber Kantischen Philosophie, so höchst wichtig werdenden Unterschiedes zwischen Ding an sich und Erscheinung. Sier also ist der mahre genetische Anknüpfungspunkt der Kantischen Lehre an die frühere Philosophie, nämlich an Locke. Befördert und näher veranlaßt wurde jene durch humes ffeptische Einwürfe gegen Lockes Lehre: hingegen hat fie zur Leibnig-Bolfischen Philosophie nur ein polemisches Berhältnis.

Als jene primären Eigenschaften nun, welche ausschließlich Bestimmungen der Dinge an sich selbst sein, mitzhin ihnen auch außerhalb unsrer Vorstellung und unabhängig von dieser zukommen sollen, ergeben sich lauter solche, welche man an ihnen nicht wegdenken kann: nämlich Aussch

behnung, Undurchdringlichkeit, Geftalt, Bewegung ober Ruhe, und Bahl. Alle übrigen werden als fekundar erfannt, nämlich als Erzeugnisse ber Ginwirkung jener primaren Eigenschaften auf unsere Sinnesorgane, folglich als bloße Empfindungen in biefen: bergleichen find Farbe, Ton, Geschmack, Geruch, Barte, Weiche, Glätte, Rauhigkeit u. f. w. Diese haben bemnach mit ber sie erregenden Beschaffenheit in ben Dingen an sich nicht die mindeste Nehnlichfeit, sondern sind zurückzuführen auf jene primaren Eigenschaften als ihre Ursachen, und diese allein find rein objettiv und wirklich in den Dingen vorhanden (ibid. L. I, e. 8, § 7 segg.). Bon diefen find daher unfere Borftellungen ber= selben wirklich getreue Ropien, welche genau die Eigenschaften wiedergeben, die in den Dingen an sich selbst vorhanden sind (l. c. § 15. Ich wünsche dem Lefer Glück, welcher hier das Possierlichwerden des Realismus wirklich empfindet). Wir fehn alfo, daß Locke von der Beschaffenheit der Dinge an sich, beren Vorstellungen wir von außen empfangen, in Abrechnung bringt, was Aftion der Nerven der Ginnes= organe ist: eine leichte, fagliche, unbestreitbare Betrachtung. Auf diesem Wege aber that spater Rant den unermeglich größern Schritt, auch in Abrechnung zu bringen was Aftion unsers Gehirns (biefer ungleich größern Nervenmaffe) ift; wodurch alsdann alle jene angeblich primären Gigenschaften zu sekundären und die vermeintlichen Dinge an fich zu bloßen Erscheinungen herabsinken, bas wirkliche Ding an fich aber, jest auch von jenen Eigenschaften entblößt, als eine ganz unbefannte Größe, ein großes x, übrig bleibt. Dies erforderte nun freilich eine schwierige, tiefe, gegen Unfechtungen des Mikverstandes und Unverstandes lange zu verteidigende Analyse.

Locke beduziert seine primären Eigenschaften der Dinge nicht, gibt auch weiter feinen Grund an, warum gerade diese und keine andern rein objektiv seien, als nur den, daß sie unvertilgdar sind. Forschen wir nun selbst, warum er diesenigen Eigenschaften der Dinge, welche ganz unmittelbar auf die Empfindung wirken, folglich geradezu von außen kommen, für nicht objektiv vorhanden erklärt, hingegen dies denen zugesteht, welche (wie seitdem erkannt worden) aus den selbsteigenen Funktionen unsers Intellekts entspringen; so ist der Grund hievon dieser, daß das objektiv anschauchde Bewußtsein (das Bewußtsein anderer Dinge) notwendig

eines komplizierten Apparats bedarf, als beffen Funktion es auftritt, folglich feine wefentlichften Grundbeftimmungen schon von innen festgestellt sind, weshalb die allgemeine Form, d. i. Art und Weise, der Anschauung, aus der allein das a priori Erkennbare hervorgehn kann, sich darstellt als das Grundgewebe ber angeschauten Welt und demnach auftritt als das schlechthin Notwendige, Ausnahmslose und auf feine Weise je Wegzubringende, so daß es als Bedingung alles übrigen und feiner mannigfaltigen Berfchiedenheit schon zum voraus feststeht. Bekanntlich ift dies zunächst Zeit und Raum und was aus ihnen folgt und nur durch fie möglich ift. Un fich felbst find Zeit und Raum leer: foll nun etwas hineinkommen; fo muß es auftreten als Materie, d. h. aber als ein Wirkendes, mithin als Rausalität: benn die Materie ift durch und durch lautere Rausalität: ihr Sein besteht in ihrem Wirken, und um: gekehrt: fie ift eben nur die objektiv aufgefaßte Berftandes: form der Rausalität selbst. (Ueb. d. vierf. Wurzel d. Satzes v. Grund, 2. Aufl., S. 77; wie auch Welt als Wille und Berst., Bb. 1, S. 9 und Bd. 2, S. 48 und 49; 3. Aufl., Bb. 1, S. 10 und Bb. 2, S. 52.) Daher also kommt es, daß Lodes primare Gigenschaften lauter folche find, die fich nicht wegdenken lassen, - welches eben deutlich genug ihren subjektiven Ursprung anzeigt, indem sie unmittelbar aus der Beschaffenheit des Anschauungsapparats selbst hervorgehn, - daß er mithin gerade das, mas, als Wehirnfunktion, noch viel subjektiver ift, als die direkt von außen veranlaßte, ober boch wenigstens näher bestimmte Ginnes: empfindung, für ichlechthin objektiv hält.

Inzwischen ist es schön zu sehn, wie, durch alle diese verschiedenen Auffassungen und Erklärungen, das von Cartesius aufgeworfene Problem des Verhältnisses zwischen dem Idealen under entwickelt und aufgehellt, also die Wahrheit gefördert wird. Freilich geschah dies unter Vegünstigung der Zeitumstände, oder richtiger der Natur, als welche in dem kurzen Zeitraum zweier Jahrhunderte über ein halbes Dutend denkender Köpfe in Europa geboren werden und zur Neise gedeihen ließ; wozu, als Angebinde des Schicksals, noch kam, daß diese, mitten in einer nur dem Nuten und Vergnügen frönenden, also niedrig gesinnten Welt, ihrem erhabenen Beruse folgen dursten, undekümmert um das Velsern der Pfassen und das

Faseln, oder absichtsvolle Treiben, der jedesmaligen Philo-

sophieprofessoren.

Da nun Locke, seinem strengen Empirismus gemäß, auch das Raufalitätsverhältnis und erft durch die Erfahrung befannt werden ließ, bestritt Sume nicht, wie recht gewesen wäre, diese falsche Unnahme; sondern, indem er sofort das Biel überschoß, die Realität des Rausalitätsverhältniffes felbst, und zwar durch die an sich richtige Bemerkung, daß die Erfahrung doch nie mehr, als ein bloges Folgen ber Dinge aufeinander, nicht aber ein eigentliches Erfolgen und Bewirken, einen notwendigen Zusammenhang, sinnlich und unmittelbar, geben fonne. Es ist allbekannt, wie biefer steptische Einwurf humes ber Anlaß murbe zu Kants ungleich tieferen Untersuchungen ber Sache, welche ihn zu bem Refultat geführt haben, daß die Raufalität, und bazu auch noch Raum und Zeit, a priori von uns erfannt werden, b. h. vor aller Erfahrung in und liegen, und baher zum subjektiven Anteil der Erkenntnis gehören; woraus dann weiter folgt, daß alle jene primaren, d. i. absoluten Gigenschaften ber Dinge, welche Locke festgestellt hatte, ba fie sämtlich aus reinen Bestimmungen ber Zeit, des Raums und ber Kausalität zusammengesetzt sind, nicht ben Dingen an fich felbst eigen sein können, sondern unserer Erkenntnis= weise berfelben inharieren, folglich nicht zum Realen, sonbern zum Idealen zu gählen find; woraus bann endlich fich ergibt, daß wir die Dinge in feinem Betracht erfennen, wie fie an fich find, sondern einzig und allein in ihren Erscheinungen. Hienach nun aber bleibt das Reale, das Ding an sich felbst, als ein völlig Unbefanntes, ein bloges x, stehn, und fällt die ganze anschauliche Welt dem Idealen zu, als eine bloße Vorstellung, eine Erscheinung, der jedoch, eben als solcher, irgendwie ein Reales, ein Ding an sich, entsprechen muß. -

Bon diesem Punkte aus habe endlich ich noch einen Schritt gethan und glaube, daß es der letzte sein wird; weil ich das Problem, um welches seit Cartesius alles Philosophieren sich dreht, dadurch gelöst habe, daß ich alles Sein und Erkennen zurücksühre auf die beiden Elemente unseres Selbstbewußtseins, also auf etwas, worüber hinaus es kein Erklärungsprinzip mehr geben kann; weil es das Unmittelbarste und also Letzte ist. Ich habe nämlich mich darauf besonnen, daß zwar, wie sich aus den hier dargelegten

Forschungen aller meiner Vorgänger ergibt, das absolut Reale, oder das Ding an sich felbst, uns nimmermehr geradezu von außen, auf dem Wege der blogen Vorstellung, gegeben werden kann, weil es unvermeidlich im Wefen biefer liegt, stets nur das Ibeale zu liefern; daß hingegen, weil boch wir felbst unstreitig real find, aus bem Innern unsers eigenen Wesens die Erkenntnis bes Realen irgendwie zu schöpfen sein muß. In der That nun tritt es hier, auf eine unmittelbare Beise, ins Bewußtsein, nämlich als Wille. Danach fällt nunmehr bei mir die Durchschnittslinie zwischen dem Realen und Idealen fo aus, daß die ganze anschauliche und objektiv sich darstellende Welt, mit Ginschluß des eigenen Leibes eines jeben, samt Raum und Zeit und Kausalität, mithin samt bem Ausgebehnten bes Spinoza und ber Materie bes Lode, als Borftellung, bem Idealen angehört; als das Reale aber allein der Wille übrig bleibt, welchen meine fämtlichen Vorgänger unbedenklich und unbesehens, als ein bloßes Resultat der Vorstellung und bes Denkens, ins Ideale geworfen hatten, ja, welchen Cartefius und Spinoza fogar mit bem Urteil identifizieren\*). Dadurch ist nun auch bei mir die Sthit gang unmittelbar und ohne allen Bergleich fester mit der Metaphysik verknüpft, als in irgend einem andern Susteme, und so die moralische Bebeutung ber Welt und bes Dafeins fester gestellt, als jemals. Wille und Vorstellung allein sind von Grund aus verschieden, sofern sie den letzten und fundamentalen Gegenfat in allen Dingen ber Welt ausmachen und nichts weiter übrig laffen. Das vorgestellte Ding und Die Lorstellung von ihm ift dasselbe, aber auch nur das vorgestellte Ding, nicht das Ding an fich felbst: dieses ift ftets Wille, unter welcher Gestalt auch immer er sich in der Borstellung darstellen maa.

#### Anhang.

Leser, welche mit dem, was im Laufe dieses Jahrhunderts in Deutschland für Philosophie gegolten hat, bekannt sind, könnten vielleicht sich wundern, in dem Zwischenraume zwischen

<sup>\*)</sup> Spinoza l. c. — Cartesius, In meditationibus de prima philosophia, Medit. 4, p. 28.

Kant und mir weder den Sichteschen Idealismus noch bas System der absoluten Identität des Realen und Idealen erwähnt zu sehen, als welche doch unserm Thema ganz eigent= lich anzugehören scheinen. Ich habe sie aber deswegen nicht mit aufgählen können, weil, meines Erachtens, Fichte, Schelling und Begel feine Philosophen find, indem ihnen das erfte Erfordernis hiezu, Ernft und Redlichkeit des Forichens, abgeht. Sie find bloße Sophisten: fie wollten scheinen, nicht sein, und haben nicht die Wahrheit, fondern ihr eigenes Wohl und Fortfommen in der Welt gesucht. Unstellung von den Regierungen, Honorar von Studenten und Buchhandlern und, als Mittel zu biefem Zweck, moglichft viel Auffehn und Spektakel mit ihrer Scheinphilosophie, - das waren die Leitsterne und begeisternden Genien dieser Schüler der Weisheit. Daher bestehn sie nicht die Gintritts= fontrolle und fonnen nicht eingelassen werden in die ehr= würdige Gesellschaft der Denker für das Menschengeschlecht.

Inzwischen haben fie in einer Sache excelliert, nämlich in der Runft, das Bublifum zu berücken und sich für das, was sie nicht waren, geltend zu machen; wozu unstreitig Talent gehört, nur nicht philosophisches. Daß fie hingegen in der Philosophie nichts Wirkliches leiften konnten, lag, im letten Grunde, daran, daß ihr Intellekt nicht frei ge= worden, sondern im Dienste bes Willens geblieben mar: ba fann er zwar für diesen und deffen Zwecke außerordentlich viel leiften, für die Philosophie hingegen, wie für die Runft, nichts. Denn diese machen gerade zur ersten Bedingung, daß der Intelleft bloß aus eigenem Antriebe thätig fei und, für die Zeit diefer Thätigkeit, aufhöre, dem Willen dieuft= bar zu fein, d. h. die Zwede der eigenen Berfon im Auge zu haben. Er selbst aber, wenn allein aus eigenem Triebe thatig, kennt, seiner Natur nach, keinen andern Zweck, als eben nur die Wahrheit. Daber reicht es, um ein Philosoph, d. h. ein Liebhaber der Weisheit (die keine andere als die Wahrheit ift), zu fein, nicht hin, daß man die Wahrheit liebe, soweit sie mit dem eigenen Interesse, ober dem Willen ber Borgesetten, ober ben Satzungen der Kirche, ober ben Vorurteilen und dem Geschmad ber Zeitgenoffen, vereinbar ift: solange man es dabei bewenden läßt, ift man nur ein φιλαυτος, fein φιλοσοφος. Denn diefer Chrentitel ift eben dadurch schön und weise ersonnen, daß er besagt, man liebe die Wahrheit ernstlich und von ganzem Bergen, also unbedingt, ohne Borbehalt, über alles, ja, nötigenfalls, allem zum Trot. Hievon nun aber ift der Grund eben der oben angegebene, daß der Intelleft frei geworden ift, in welchem Zustande er gar kein anderes Interesse auch nur kennt und versteht, als das der Wahrheit: die Kolae aber ist, daß man alsbann gegen allen Lug und Trug, welches Kleid er auch trage, einen unverföhnlichen Saß faßt. Damit wird man freilich es in der Welt nicht weit bringen; wohl aber in der Philosophic. — Hingegen ist es, für diese, ein schlimmes Auspicium, wenn man, angeblich auf die Erforschung der Wahrheit ausgehend, damit anfängt, aller Aufrichtigkeit, Redlichkeit, Lauterkeit, lebewohl zu sagen, und nur darauf bebacht ift, fich für bas geltenb zu machen, mas man nicht ift. Dann nimmt man, eben wie jene brei Cophiften, balb ein faliches Bathos, bald einen erfünstelten hoben Ernst, bald die Miene unendlicher Ueberlegenheit an, um zu imponieren, wo man überzeugen zu können verzweifelt, schreibt unüberlegt, weil man, nur um zu schreiben benkend, das Denken bis zum Schreiben aufgespart hatte, sucht jett palpable Sophismen als Beweise einzuschwärzen, beruft sich auf intellektuelle Unschauung, oder auf absolutes Denken und Gelbstbewegung ber Begriffe, perhorresziert ausbrücklich ben Standpunkt ber "Reflexion", b. h. ber vernünftigen Befinnung, unbefangenen Neberlegung und redlichen Darstellung, also überhaupt den eigentlichen, normalen Gebrauch der Vernunft, deklariert bemgemäß eine unendliche Verachtung gegen die "Reflerions: philosophie", mit welchem Namen man jeden zusammen= hängenden, Folgen aus Gründen ableitenden Gedankengang. wie er alles frühere Philosophieren ausmacht, bezeichnet, und wird demnach, wenn man dazu mit genugsamer und durch die Erbärmlichkeit des Zeitalters ermutigter Frechheit ausgestattet ift, sich etwan so darüber auslassen: "Es ist nicht schwer einzusehn, daß die Manier, einen Satz aufzustellen, Gründe für ihn anzuführen, und den entgegengesetzen durch Gründe ebenso zu widerlegen, nicht die Form ist, in der die Wahrheit auftreten fann. Die Wahrheit ist die Bewegung ihrer an sich selbst" u. s. (Hegel, Vorrede zur Phänomenologie des Geistes, S. LVII, in der Gesamtausgabe S. 36.) Ich benke, es ist nicht schwer einzusehn, daß wer bergleichen voranschieft, ein unverschämter Charlatan ift, der die Gimpel bethören will und merkt, daß er an den Deutschen des 19. Jahrhunderts seine Leute gefunden hat.

Wenn man also demgemäß, angeblich dem Tempel der Wahrheit zueilend, die Zügel dem Interesse der eigenen Person übergibt, welches seitabwärts und nach gang andern Leitsternen blickt, etwan nach dem Geschmad und ben Schwächen ber Zeitgenoffen, nach ber Religion bes Landes, besonders aber nach den Absichten und Winken der Regierenden. o wie follte man da den auf hohen, abschüffigen, fahlen Felsen gelegenen Tempel der Wahrheit erreichen! — Wohl mag man dann, burch das sichere Band bes Interesses, eine Schar recht eigentlich hoffnungsvoller, nämlich Protektion und Anstellungen hoffender Schüler an sich knüpfen, die zum Schein eine Gekte, in der That eine Faktion bilden, von beren vereinigten Stentorstimmen man nunmehr als ein Weiser ohnegleichen in alle vier Winde ausgeschrieen wird: das Interesse der Verson wird befriedigt, das der Wahrheit ist verraten.

Mus diesem allen erklärt sich die peinliche Empfindung, von der man ergriffen wird, wenn man, nach dem Studio der im Obigen durchmusterten wirklichen Denker, an die Schriften Fichtes und Schellings, ober gar an ben, mit grenzenlosem, aber gerechten Bertrauen zur beutschen Rigiserie. frech hingeschmierten Unfinn Segels geht\*). Bei jenen hatte man überall ein redliches Forschen nach Wahrheit und ein ebenso redliches Bemühen, ihre Gedanken andern mitzuteilen, gefunden. Daber fühlt wer im Rant, Lode, Sume, Malebranche, Spinoza, Cartefius lieft sich erhoben und von Freude durchdrungen: dies wirkt die Gemeinschaft mit einem edlen Geiste, welcher Gedanken hat und Gedanken erweckt. Das Umgekehrte von diesem allen findet statt beim Lesen der oben genannten drei deutschen Sophisten. Gin Unbefangener, der ein Buch von ihnen aufmacht und dann sich fraat, ob dies der Ton eines Denfers, der belehren, oder ber eines Charlatans, ber täuschen will, sei, kann nicht fünf

<sup>\*)</sup> Die Hegelsche Afterweisheit ist recht eigentlich jener Mühlstein im Kopfe des Schülers im Faust. Wenn man einen Jüngling abschichtlich verdummen und zu allem Dentten völlig umsähig machen vollt; so gibt es kein probateres Mittel als das steiftigese Etudium Hegelscher Originalwerke: benn diese monstrosen Jusammenssügungen von Worten, die sich aussehein und widersprechen, so daß der Geist irgend etwas dabei zu benten vergebilich sich abmartert, bis er endlich ermattet zusammenssust, vernichten in ihm allmählich die Fähigkeit zum Denken so gänzlich, daß, von dem an, hohle, leere Floskeln ihm sin Gedanken gelten. Dazu nun noch die durch Wort und Beispiel aller Respectspersonen dem Jünglinge beglaubigte Einbildung, inner Wortkram sei die wahre, hohe Weispiel Weispiels einen Mündel könnte sir seine Pläne zu tlug werden; so sieße sich durch ein seine Mündel könnte sir seine Pläne zu tlug werden; so sieße sich durch ein seins seine Mündel könnte sir seine Pläne zu tlug werden; so sieße sich durch ein seins seine Alläne zu tlug werden; so sieße sich durch ein seins sie keine Mündel könnte sir seine Pläne zu tlug werden; so sieße sich durch ein seins sie keine Mündel so siegen Philosophie diesen Unglüt vorbengen.

Minuten darüber im Zweifel bleiben: fo fehr atmet hier alles Unredlichkeit. Der Ton ruhiger Untersuchung, ber alle bisherige Philosophie charafterifiert hatte, ist vertauscht gegen den der unerschütterlichen Gewißheit, wie er der Charlatanerie in jeder Art und jeder Zeit eigen ist, die aber hier beruhen soll auf vorgeblich unmittelbarer, intellektualer Anschauung, oder absolutem, d. h. vom Subjekt, also auch feiner Wehlbarkeit, unabhängigem Denken. Huß jeder Seite, jeber Zeile spricht das Bemühen, ben Lefer zu berücken, zu betrügen, bald ihn durch Imponieren zu verduten, bald ihn durch unverständliche Phrasen, ja durch baren Unsinn, zu betäuben, bald ihn durch die Frechheit im Behaupten zu verblüffen, furg, ihm Staub in die Augen gu ftreuen und ihn nach Möglichkeit zu mustifizieren. Daber fann bie Empfindung, welche man bei dem in Rede stehenden Uebergange, in Sinsicht auf bas Theoretische spürt, berjenigen verglichen werden, welche in Sinsicht auf das Praktische, einer haben mag, der, aus einer Gefellschaft von Ehrenmannern kommend, in eine Gaunerherberge geraten mare. Welch ein murdiger Mann ist doch ber von eben jenen drei Sophisten so gering geschätte und verspottete Christian Bolf, in Bergleich mit ihnen! Er hatte und gab doch wirkliche Gedanken: sie aber bloße Wortgebilde, Phrasen, in der Absicht zu täuschen. Dennoch ift ber mahre unterscheibende Charafter ber Bhilosophie biefer gangen, sogenannten Nachkantischen Schule Unredlichkeit, ihr Element blaner Dunft und perfönliche Zwede ihr Ziel. Ihre Korpphäen waren bemüht, zu ich einen, nicht zu fein: sie sind baber Sophisten, nicht Philosophen. Spott ber Nachwelt, ber fich auf ihre Berehrer erftrectt, und dann Bergeffenheit warten ihrer. Mit der angegebenen Tendenz diefer Leute hängt, beiläufig gefagt, auch der zankende, scheltende Ton zusammen, der, als obligate Begleitung, überall Schellings Schriften durchzieht. — Wäre nun diesem allen nicht fo, mare mit Redlichkeit, ftatt mit Imponieren und Bindbeuteln zu Werke gegangen worden; fo könnte Schelling, als welcher entschieden ber begabteste unter ben dreien ift, in der Philosophie doch den untergeordneten Rang eines vorderhand nütlichen Eflektikers einnehmen; sofern er aus ben Lehren bes Plotinos, bes Spinoza, Jakob Böhms, Kants und ber Naturwissenschaft neuerer Zeit ein Amalgam bereitet hat, das die große Leere, welche die negativen Resultate ber Kantischen Philosophie herbeigeführt

hatten, einstweilen ausfüllen konnte, bis einmal eine wirklich neue Philosophie herankäme und die durch jene geforderte Befriedigung eigentlich gewährte. Namentlich hat er die Naturwissenschaft unsers Jahrhunderts dazu benutt, den Spinozaschen abstrakten Pautheismus zu beleben. Spinozanämlich ohne alle Kenntnis der Natur, hatte bloß aus abstrakten Begriffen in den Tag hinein philosophiert und daraus, ohne die Dinge selbst eigentlich zu kennen, sein Lehrgebäude aufgeführt. Dieses dürre Selett mit Fleisch und Farbe bekleidet, ihm, so gut es gehn wollte, Leben und Vewegung erteilt zu haben, mittelst Anwendung der unterdessen herangereisten Naturwissenschaft, wenngleich oft mit falscher Anwendung, dies ist das nicht abzuleugnende Verdienstschlings in seiner Naturphilosophie, die eben auch das Beste unter seinen mannigsaltigen Versuchen und neuen Ansech

läufen ift.

Wie Kinder mit den zu ernsten Zwecken bestimmten Waffen, ober sonstigem Gerate der Erwachsenen spielen, fo haben die hier in Betracht genommenen drei Cophiften es mit dem Gegenstande, über deffen Behandlung ich hier referiere, gemacht, indem sie zu den muhseligen, zweihundert= jährigen Untersuchungen grübelnder Philosophen das komische Widerspiel lieferten. Nachdem nämlich Kant das große Broblem bes Berhältniffes zwischen bem an fich Existieren= ben und unfern Borftellungen mehr als je auf die Spite gestellt und badurch es ber Lösung um ein Vieles näher gebracht hatte, tritt Fichte auf mit ber Behauptung, daß hinter den Borstellungen weiter nichts stäke; jie wären eben nur Produkte des erkennenden Subjekts, des Ich. Während er hiedurch Kanten zu überbieten suchte, brachte er bloß eine Karikatur der Philosophie desselben zu Tage, indem er, unter beständiger Anwendung der jenen drei Pseudophilos sophen bereits nachgerühmten Methode, das Reale ganz auf: hob und nichts als das Ideale übrig ließ. Dann fam Schelling, ber, in seinem System ber absoluten Ibentität des Realen und Ibealen, jenen ganzen Unterschied für nichtig erklärte und behauptete, das Joeale sei auch das Reale, es jei eben alles eins; wodurch er das so mühsam, mittelst ber allmählich und schrittweise sich entwickelnden Besonnen-heit, Gesonderte wieder wild durcheinander zu werfen und alles zu vermischen trachtete (Schelling, Bom Berhältnis ber Naturphil. zur Fichteschen, S. 14—21). Der Unterschied des Idealen und Realen wird eben dreift weggeleugnet unter Nachahmung der oben gerügten Fehler Spinozas. Dabei werben fogar Leibnizens Monaden, biefe monftrofe Identi= fifation zweier Undinge, nämlich der Atome und der unteil= baren, ursprünglich und wesentlich erkennenden Individuen, genannt Seelen, wieder hervorgeholt, feierlich apotheosiert und zu Hilfe genommen (Schelling, Ideen z. Naturphil., 2. Aufl. S. 38 u. 82). Den Namen der Joentitätsphilofophie führt die Schellingsche Naturphilosophie, weil sie, in Spinogas Fußstapfen tretend, drei Unterschiede, die diefer aufgehoben hatte, ebenfalls aufhebt, nämlich ben zwischen Gott und Welt, ben zwischen Leib und Seele, und endlich auch den zwischen dem Joealen und Realen in der angeschauten Welt. Dieser lettere Unterschied aber hängt, wie oben, bei Betrachtung Spinozas, gezeigt worden, feineswegs von jenen beiden andern ab; so wenig, daß, je mehr man ihn hervorgehoben hat, besto mehr jene beiden andern bem Zweifel unterlegen find: benn fie find auf dogmatische Beweise (die Rant umgestoßen hat) gegründet, er hingegen auf einen einfachen Aft der Befinnung. Dem allen entsprechend wurde von Schelling auch die Metaphysif mit der Physif identifiziert, und demgemäß auf eine blog phyfitalisch-demische Diatribe der hohe Titel "von der Weltseele" gesett. Alle eigentlich metaphysischen Brobleme, wie sie dem menschlichen Bewußtsein sich unermüdlich aufdringen, sollten durch ein breiftes Wegleugnen, mittelft Machtsprüchen, beschwichtigt werden. Sier ist die Natur eben weil fie ift, aus fich felbst und durch fich felbft, wir erteilen ihr den Titel Gott, damit ist sie abgefunden und wer mehr verlangt ift ein Narr: der Unterschied zwischen Subjektivem und Objektivem ift eine bloße Schulfare, so auch die ganze Kantische Philosophie, deren Unterscheidung von a priori und a posteriori nichtig ist: unsere empirische Anschauung liefert ganz eigentlich die Dinge an sich u. s. w. Man sehe "Ueber das Verhältnis der Naturphilosophie zur Fichteschen" S. 51 u. 67, woselbst auch S. 61 ausbrücklich gespottet wird über die, "welche recht eigentlich barüber erstaunen, daß nicht nichts ift, und sich nicht satt barüber wundern fonnen, daß wirklich etwas existiert". Go fehr also scheint bem Berrn von Schelling fich alles von felbst zu verstehn. Im Grunde aber ift ein bergleichen Gerede eine in vornehme Phrafen gehüllte Ap= pellation an den sogenannten gesunden, b. h. rohen Berstand.

Uebrigens erinnere ich hier an das im zweiten Bande meines Hauptwerks, Rap. 17 gleich anfangs, Gefagte. Für unfern Gegenstand bezeichnend und gar naiv ift im angeführten Buche Schellings noch die Stelle S. 69: "Batte die Empirie ihren Zweck vollkommen erreicht; so würde ihr Gegensat mit der Philosophie und mit diesem die Philosophie felbst, als eigene Sphare ober Art ber Wiffenschaft, verschwinden: alle Abstraftionen lösten sich auf in die unmittelbare ,freund= liche' Anschauung: das Höchste mare ein Spiel ber Luft und ber Einfalt, bas Schwerfte leicht, bas Unfinnlichste finnlich, und der Mensch durfte froh und frei im Buche der Natur lesen." - Das ware freilich allerliebft! Aber fo steht es nicht mit uns: bem Denfen läßt sich nicht so die Thure weisen. Die ernste, alte Sphing mit ihrem Rätsel liegt unbeweglich da und stürzt sich barum, daß ihr sie für ein Gespenst erklart, nicht vom Felsen. Als, eben beshalb, Schelling später felbst mertte, daß die metaphyfifchen Brobleme fich nicht burch Machtsprüche abweisen laffen, lieferte er einen eigentlich metaphysischen Bersuch, in seiner Abhandlung über die Freiheit, welche jedoch ein bloßes Phantasiestück, ein Conte bleu, ift, daher es eben fommt, daß der Vortrag, so oft er ben bemonstrierenden Ton annimmt (3. B. S. 453 ff.), eine entschieden fomische Wirfung hat.

Durch seine Lehre von der Identität des Realen und Idealen hatte bemnach Schelling das Problem, welches, seit Cartesius es auf die Bahn gebracht, von allen großen Denkern behandelt und endlich von Kant auf die äußerste Spite getrieben war, dadurch zu lösen gesucht, daß er ben Knoten zerhaute, indem er den Gegensatz zwischen beiden ableugnete. Mit Kanten, von dem er auszugehen vorgab, trat er dadurch eigentlich in geraden Widerspruch. Inzwischen hatte er wenigstens den ursprünglichen und eigent: lichen Sinn des Problems festgehalten, als welcher das Berhältnis zwischen unserer Unschauung und bem Sein und Wefen, an sich felbst, der in dieser sich darstellenden Dinge betrifft: allein, weil er seine Lehre hauptfächlich aus bem Spinoza ichopfte, nahm er bald von diefem die Musbrude Denken und Sein auf, welche das in Rede stehende Problem fehr schlecht bezeichnen und später Unlag zu ben tollsten Monstrositäten wurden. Spinoza hatte mit feiner Lehre, daß substantia cogitans et substantia extensa una eademque est substantia, quae jam sub hoc jam sub illo

attributo comprehenditur (II, 7, Sch.): oder scilicet mens et corpus una eademque est res, quae jam sub cogitationis, jam sub extensionis attributo concipitur (III. 2, Sch.), junachst ben Cartesianischen Gegensat von Leib und Seele aufheben wollen: auch mag er erkannt haben, daß das empirische Objekt von unserer Vorstellung desselben nicht verschieden ift. Schelling nahm nun von ihm die Husbrude Denken und Sein an, welche er allmählich benen von Unichauen, ober vielmehr Angeschautem, und Ding an sich substituierte. (Neue Zeitschrift für spekul. Physik, ersten Bandes erstes Stud: "Fernere Darstellungen" u. f. w.) Denn bas Berhältnis unferer Unschauung ber Dinge gum Sein und Wesen an fich berfelben ift bas große Problem, beffen Geschichte ich hier ffizziere; nicht aber das unferer Gedanken, d. h. Begriffe; da diese ganz offenbar und unleugbar bloße Abstraktionen aus bem anschaulich Erfannten find, entstanden durch beliebiges Wegdenken, ober Fallenlassen, einiger Eigenschaften und Beibehalten anderer; woran zu zweifeln feinem vernünftigen Menschen einfallen fann \*). Diefe Begriffe und Gedanken, welche die Rlaffe ber nichtanschaulichen Vorstellungen ausmachen, haben baber gum Befen und Sein an fich ber Dinge nie ein unmittelbares Verhältnis, sondern allemal nur ein mittel= bares, nämlich unter Bermittelung ber Unschauung: Diese ift es, welche einerseits ihnen ben Stoff liefert, und andererseits in Beziehung zu den Dingen an fich, d. h. zu dem unbekannten, in der Unschauung sich objektivierenden, felbst= eigenen Befen der Dinge steht.

Der von Schelling dem Spinoza entnommene, ungenaue Ausdruck gab nun später dem geist: und geschmacklosen Charlatan Hegel, welcher in dieser Hinsicht als der Handswurft Schellings auftritt, Anlaß, die Sache dahin zu verdrehen, daß das Denken selbst und im eigentlichen Sinn, also die Begriffe, identisch sein sollten nut dem Wesen aus sich der Dinge: also das in abstracto Gedachte als solches und unmittelbar sollte eins sein mit dem objektiv Vorzhandenen an sich selbst, und dem dem die Logik zugleich die wahre Metaphysik sein: demnach brauchten wir nur zu benken, oder die Begriffe walten zu lassen, um zu wissen, wie die Welt da brauchen absolut beschäfen sei.

<sup>\*)</sup> Meber die vierfache Wurzel bes Cabes vom Grund, 2. Aufl. § 26.

Danach ware alles, was in einem Sirnkasten spukt, sofort mahr und real. Weil nun ferner "je toller je beffer" der Wahlspruch der Philosophaster dieser Periode war; so wurde Diefe Absurdität burch die zweite gestütt, daß nicht wir bächten, sondern die Begriffe allein und ohne unser Zuthun ben Gebankenprozeß vollzögen, welcher daher die dialektische Selbstbewegung bes Begriffs genannt wurde und nun eine Offenbarung aller Dinge in et extra naturam sein sollte. Dieser Frate lag nun aber eigentlich noch eine andere zum Grunde, welche ebenfalls auf Migbrauch der Wörter beruhte und zwar nie deutlich ausgesprochen wurde, jedoch uns zweifelhaft bahinterftedt. Schelling hatte, nach Spinozas Borgang, die Welt Gott betitelt. Begel nahm bies nach bem Wortsinn. Da nun das Wort eigentlich ein personliches Wesen, welches, unter andern mit der Welt durchaus inkompatibeln Eigenschaften, auch die der Allwiffenheit hat, bedeutet; so wurde von ihm nun auch diese auf die Belt übertragen, woselbst fie natürlich feine andere Stelle erhalten konnte, als unter der albernen Stirn des Menschen; wonach denn dieser nur seinen Gedanken freien Lauf (bia= leftische Selbstbewegung) zu laffen brauchte, um alle Mufterien Simmels und der Erde zu offenbaren, nämlich in dem absoluten Gallimathias der Segelschen Dialeftif. Gine Runft hat dieser Heael wirklich verstanden, nämlich die, die Deutschen bei der Nase zu führen. Das ist aber keine große. Wir fehn ja, mit welchen Boffen er die deutsche Gelehrten: welt dreißig Jahre lang in Respett halten fonnte. Dag bie Philosophieprofessoren es noch immer mit diesen drei Sophisten ernstlich nehmen und wichtig damit thun, ihnen eine Stelle in der Geschichte der Philosophie einzuräumen, geschieht eben nur, weil es zu ihrem Gagne-pain gehört, indem sie daran Stoff haben zu ausführlichen, mundlichen und schriftlichen Vorträgen der Geschichte der sogenannten Nachkantischen Philosophie, in welchen die Lehrmeinungen biefer Sophisten ausführlich bargelegt und ernfthaft erwogen werden; - während man vernünftigerweise sich nicht darum bekümmern sollte, was diese Leute, um etwas zu scheinen, zu Markte gebracht haben; es ware benn, daß man bie Schreibereien des Begel für offizinell erklären und in den Upothefen vorrätig haben wollte, als psychifch wirkendes Bomitiv; indem der Cfel, den sie erregen, wirklich gang spezifisch ift. Doch genng von ihnen und ihrem Urheber,

bessen Verehrung wir der dänischen Akademie der Wissenschaften überlassen wollen, als welche in ihm einen Summus philosophus nach ihrem Sinn erfannt hat und daher Respett por ihm fordert, in ihrem, meiner Preisschrift über das Kundament der Moral, zu bleibendem Andenken, beigebrucktem Urteile, welches ebensofehr wegen feines Scharf= finns, als megen feiner benkwürdigen Redlichkeit, der Bergeffenheit entzogen zu werden verdiente, wie auch, weil es einen lufulenten Beleg liefert zu Labruneres gar ichonem Musspruch: Du même fonds, dont on néglige un homme de mérite, l'on sait encore admirer un sot.

# Fragmente zur Geschichte der Philosophic.

## § 1.

# Ueber diefelbe.

Statt der felbsteigenen Werke der Philosophen allerlei Darlegungen ihrer Lehren, ober überhaupt Geschichte ber Philosophie zu lesen, ift wie wenn man sich fein Effen von einem andern fauen laffen wollte. Burbe man wohl Welt= geschichte lesen, wenn es jedem freiftande, die ihn intereffierenden Begebenheiten der Borzeit mit eigenen Augen zu schauen? Hinfichtlich ber Geschichte der Philosophie nun aber ift ihm eine folche Autopsie ihres Gegenstandes wirklich zu= ganglich, nämlich in den felbsteigenen Schriften ber Philosophen; woselbst er dann immerhin, der Kurze halber, sich auf wohlgewählte Sauptfapitel beschränken mag; um fo mehr, als sie alle von Wiederholungen stroten, die man sich er= fvaren kann. Auf diese Weise also wird er das Wesentliche ihrer Lehren authentisch und unverfälscht kennen lernen, während er aus den, jest jährlich zu halben Dutenden erscheinenden Geschichten der Philosophie bloß empfängt, was bavon in den Ropf eines Philosophieprofessors gegangen ift und zwar so, wie es sich baselbst ausnimmt; wobei es sich von felbst versteht, daß die Gedanken eines großen Beistes bedeutend einschrumpfen muffen, um im Drei-Bfund-Gehirn so eines Barasiten der Philosophie Platz zu finden, aus welchem sie nun wieder, in den jedesmaligen Jargon des Tages gefleibet, hervorkommen follen, begleitet von feiner altklugen Beurteilung. — Neberdies läßt sich berechnen, daß fo ein geldverdienender Geschichtschreiber der Philosophie faum den gehnten Teil der Schriften, darüber er Bericht erstattet, auch nur gelesen haben fann: ihr wirkliches Studium erfordert ein ganzes, langes und arbeitsames Leben, wie es ehemals, in den alten, fleißigen Zeiten, der wackere Bruder baran gesett hat. Was hingegen fonnen wohl folche Leutchen, die, abgehalten durch beständige Borlefungen, Umtsgeschäfte, Ferienreisen und Zerstreuungen, meistens schon in ihren früheren Jahren mit Geschichten ber Philosophie auftreten, Gründliches erforscht haben? Dazu aber wollen fie auch noch pragmatisch fein, die Notwendigkeit des Ent= ftehens und der Folge ber Sufteme ergründet haben und barthun, und nun gar noch jene ernsten, echten Philosophen der Vorzeit beurteilen, zurechtweisen und meistern. Wie fann es anders fommen, als daß fie die alteren, und einer den andern, ausschreiben, dann aber, um dies zu verbergen, Die Sachen mehr und mehr verderben, indem fie ihnen die moderne Tournure des laufenden Duinquenniums zu geben beftrebt find, wie fie denn auch nach dem Geifte desfelben folche beurteilen. - Sehr zwedmäßig dagegen würde eine von redlichen und einsichtigen Gelehrten gemeinschaftlich und gewiffenhaft gemachte Sammlung ber wichtigen Stellen und wesentlichen Kapitel sämtlicher Sauptphilosophen sein, in chronologischepragmatischer Ordnung zusammengestellt, un-gefähr in der Urt, wie zuerst Gedicke, und später Ritter und Preller es mit der Philosophie des Altertums gemacht haben; jedoch viel ausführlicher: also eine mit Sorg= falt und Sachkenntnis verfertigte große und allgemeine Chrestomathie.

Die Fragmente, welche nun ich hier gebe, sind wenigstens nicht traditionell, d. h. abgeschrieben; vielmehr sind es Gedanken, veranlaßt durch das eigene Studium der

Originalwerfe.

## § 2.

# Vorsokratische Philosophie.

Die eleatischen Philosophen sind wohl die ersten, welche des Gegensates inne geworden sind, zwischen dem Angeschauten und dem Gedachten, garvousva und voodusva. Das letztere allein war ihnen das wahrhaft Sciende, das ovews ov. — Von diesem behaupteten sie sodann, daß es eines, unveränderlich und undeweglich sei; nicht aber eben so von den garvousvorz, d. i. dem Angeschauten, Erscheinenden,

empirisch Gegebenen, als von welchem so etwas zu behaupten geradezu lächerlich gewesen ware; daher denn einst der jo migverstandene Cat, auf die befannte Urt, vom Diogenes widerlegt wurde. Sie unterschieden also eigentlich schon zwischen Erscheinung, parvouevor, und Ding an fich. ovtws ov. Letteres konnte nicht sinnlich angeschaut, sondern nur denkend erfaßt werden, war demnach voodusvov. (Arist., Metaph. I, 5, p. 986 et Scholia edit. Berol. p. 429, 430 et 509.) In den Scholien zum Aristoteles (p. 460, 536, 544 et 798) wird des Parmenides Schrift ta nata δοξαν erwähnt: das wäre also die Lehre von der Erschei= nung, die Physik, gewesen: ihr wird ohne Zweifel ein anderes Werk, ta nat' aligoriav, die Lehre vom Ding an fich, also die Metaphysik, entsprochen haben. Bon Meliffos fagt ein Scholion bes Philoponos geradezu: ev tois προς αληθειαν έν ειναι λεγων το ον, εν τοις προς δοξαν δοο (mußte heißen πολλα) φησιν ειναι. — Der Gegensatz ber Cleaten, und mahrscheinlich auch durch sie hervorgerufen, ift Berakleitos, sofern er unaufhörliche Bewegung aller Dinge lehrte, wie sie die absolute Unbeweglichkeit: er blieb dem: nach beim garvousvov stehn. (Arist., De coelo, III, 1, p. 298. edit. Berol.) Daburd nun wieder rief er, als feinen Gegensat, die Beenlehre Platos hervor; wie dies aus der Darstellung des Aristoteles (Metaph. p. 1078) sich ergibt.

Es ist bemerkenswert, daß wir die leicht zu zählenden Saupt-Lehrfäte ber Borfofratischen Philosophen, welche fich erhalten haben, in den Schriften der Allten ungahligemal wiederholt finden; darüber hinaus jedoch fehr wenig: so 3. B. die Lehren des Anaragoras vom voos und den opotopespeat, - die des Empedofles von gidia nat vernog und den vier Clementen, - bie des Demokritos und Leutippos von ben Atomen und den zidwhois, — die des Herakleitos vom be-ständigen Fluß der Dinge, — die der Eleaten, wie oben außeinandergesett, - die der Pythagoreer von den Zahlen, der Metempfnchose u. f. f. Indeffen fann es wohl sein, daß diefes die Summa alles ihres Philosophierens gewesen; denn wir finden auch in den Werken der Neueren, 3. B. des Car: tefius, Spinoza, Leibnig und felbst Kants die wenigen Fundamentalfätze ihrer Philosophien zahllosemale wiederholt, so daß diese Philosophen famtlich den Weidspruch des Empedokles, der auch schon ein Liebhaber des Repetitionszeichens

gewesen sein mag, die nat tois to nakon (f. Sturz, Empedocl.

Agrigent. p. 504), adoptiert zu haben scheinen.

Die erwähnten beiden Dogmen des Anaragoras stehn übrigens in genauer Verbindung. — Nämlich worta er nazivist seine symbolische Bezeichnung des Homöomeriendogmas. In der chaotischen Urmasse stafen demnach, ganz sertig vorhanden, die Partes similares (im physiologischen Sinne) aller Dinge. Um sie auszuscheiden und zu spezifisch verschiedenen Dingen (Partes dissimilares) zusammenzusegen, zu ordnen und zu formen, bedurfte es eines vorz, der, durch Ausselsen der Bestandteile, die Konfusion in Ordnung brächte; da ja das Chaos die vollständigste Mischung aller Substanzen enthielt (Scholia in Aristot. p. 337). Jedoch hatte der voorz diese erste Scholia in distont. p. 337). Jedoch hatte der bracht; daher in jedem Dinge noch immer die Bestandteile aller übrigen, wenngleich in geringerem Maße, anzutressen waren: wader zu parte pepurare (ibid.). —

Empedokles hingegen hatte, statt zahlloser Homdomerien, nur vier Elemente, — aus welchen nunmehr die Dinge als Produkte, nicht, wie beim Anaragoras, als Edukte hervorgehn sollten. Die verneinende und scheidende, also ordnende Rolle des vous aber spielen bei ihm pidia nat verzos, Liebe und Hak. Das ist beides gar sehr viel gescheiter. Nicht dem Intellekt (vous) nämlich, sondern dem Willen (pidia nat verzos) überträgt er die Anordnung der Dinge, und die verschiedenartigen Substanzen sind nicht, wie beim Anaragoras, bloße Edukte; sondern wirkliche Produkte. Ließ Anaragoras sie durch einen sondernden Verstand, so läßt sie hingegen Empedokles durch blinden Trieb, d. i. erkenntnise

losen Willen, zu stande gebracht werden.

Neberhaupt ist Empedokles ein ganzer Mann, und seinem seine zu verzog liegt ein tieses und wahres Aperçu zum Erunde. Schon in der unorganischen Natur sehn wir die Stosse, nach den Gesetzen der Wahlverwandtschaft, einander suchen oder sliehen, sich verbinden und trennen. Die aber, welche sich chemisch zu verbinden die stärkste Neigung zeigen, welche sedoch nur im Zustande der Flüssisseit befriedigt werden kann, treten in den entschiedensten elektrischen Gegenzat, wenn sie im festen Zustande in Berührung miteinander kommen: sie gehn jest in entgegengesetzte Polaritäten seindelich auseinander, um sich sodann wieder zu suchen und zu umarmen. Und was ist denn überhaupt der in der ganzen

Natur unter den verschiedensten Formen durchgängig auftretende polare Gegenfat anderes, als eine ftets erneuerte Entzweiung, auf welche bie inbrunftig begehrte Berfohnung folgt? So ift benn wirklich wiela xai veixog überall vorhanden und nur nach Maggabe der Umstände wird jedes: mal das eine, oder das andere hervortreten. Demgemäß können auch wir selbst mit jedem Menschen, der uns nahe fommt, augenblicklich befreundet, oder verfeindet fein: Die Anlage zu beiden ift da und wartet auf die Umstände. Bloß die Klugheit heißt uns, auf dem Indifferenzpunkt der Gleich= gultigkeit verharren; wiewohl er zugleich der Gefrierpunkt ift. Chenso ist auch der fremde gund, dem wir uns nabern, augenblicklich bereit, das freundliche, oder das feindliche Regifter zu ziehn und fpringt leicht vom Bellen und Knurren jum Wedeln über; wie auch umgekehrt. Was diesem durch= gängigen Phänomene des gidia nai veixos zum Grunde liegt ist allerdings zulett der große Urgegensat zwischen der Ginheit aller Wefen, nach ihrem Sein an fich, und ihrer ganglichen Berschiedenheit in der Erscheinung, als welche das Principium individuationis zur Form hat. Imgleichen hat Empedokles die ichon ihm bekannte Atomenlehre als falich erkannt und bagegen unendliche Teilbarkeit der Rörper gelehrt, wie uns Lucretius berichtet Lib. I, v. 747 ff.

Bor allem aber ift, unter ben Lehren des Empedofles, fein entschiedener Beffimismus beachtenswert. Er hat bas Elend unseres Daseins vollkommen erkannt und die Welt ift ihm, so gut wie ben mahren Chriften, ein Jammerthal, -Aτης λειμων. Schon er vergleicht fie, wie später Blato, mit einer finstern Sohle, in der wir eingesperrt waren. In unferm irdischen Dasein sieht er einen Bustand ber Berbannung und des Glends, und der Leib ift der Kerker der Seele. Diese Seelen haben einst sich in einem unendlich gludlichen Zustande befunden und sind durch eigene Schuld und Gunde in das gegenwärtige Verderben geraten, in welches fie, durch fündigen Wandel, fich immer mehr verftriden und in ben Rreislauf der Metempfnchofe geraten, hingegen burch Tugend und Sittenreinheit, zu welcher auch Die Enthaltung von tierischer Nahrung gehört, und durch Albwendung von den irdischen Genüffen und Wünschen wieder in ben ehemaligen Zuftand zurudgelangen können. — Alfo diefelbe Urweisheit, die den Grundgedanken des Brahmanismus und Buddhaismus, ja, auch des mahren Chriftentums (barunter nicht ber optimistische, judischeprotestantische Rationalismus zu verstehn ist) ausmacht, hat auch dieser uralte Grieche sich zum Bewußtsein gebracht; wodurch der Consensus gentium darüber sich vervollständigt. Daß Empedokles, den die Alten durchgängig als einen Bythagoreer bezeichnen, diese Ansicht vom Pythagoras überkommen habe, ift mahrscheinlich: zumal, da im Grunde auch Blato fie teilt, der ebenfalls noch unter dem Ginfluffe des Linthagoras fteht. Bur Lehre von der Metempfnchofe, Die mit diefer Weltanficht Busammenhängt, bekennt Empedokles fich auf das entichiebenfte. - Die Stellen ber Alten, welche, nebft feinen eigenen Berfen von jener Weltauffassung des Empedofles Zeugnis ablegen, sindet man mit großem Fleiße zusammengestellt in Sturzii Empedocles Agrigentinus, S. 448—458. — Die Ansicht, daß der Leib ein Kerker, das Leben ein Zustand des Leidens und der Läuterung sei, aus welchem der Tod uns erlöft, wenn wir der Seelenwanderung quitt werden, teilen Aeanpter, Bythagoreer, Empedofles, mit Hindu und Buddhaiften. Mit Ausnahme der Metempsychofe ist sie auch im Chriftentum enthalten. Jene Ansicht der Alten bezeugen Dioborus Siculus und Cicero. (S. Wernsborf, De metempsychosi Veterum, p. 31 und Cic. fragmenta, p. 299 [somn. Seip.], 316, 319, ed. Bip.) Cicero gibt an Diefen Stellen nicht an, welcher Philosophenschule folde angehören: boch scheinen es Ueberreite Buthagorischer Beisheit zu fein.

Auch in den übrigen Lehrmeinungen dieser Vorsokratischen Philosophen läßt sich viel Wahres nachweisen, davon ich

einige Beifpiele geben will.

Nach Kants und Laplaces Kosmogonie, welche durch Herschels Beobachtungen noch eine fattische Bestätigung a posteriori erhalten hat, die nun wieder wankend zu machen, Lord Rosse mit seinem Riesenrestektor, zum Trost des englischen Klerus, demüht ist, — gestalten sich aus langsam gerinnenden und dann kreisenden, leuchtenden Nebeln, durch Kondensation, die Planetenssstemen behölt, nach Jahrtausenden, wieder Anaximenes vecht, welcher Luft und Dunst für den Grundstoff aller Dinge erklärte (Schol. in Arist. p. 514). Zugleich aber auch erhalten Empedostes und Demokritos Bestätigung; da schon sie, eben wie Laplace, Ursprung und Bestand der Welt aus einem Wirdel, dirg, erklärten (Arist. op. ed. Berol. p. 295, et

Scholia p. 351), worüber, als eine Gottlosigkeit, auch schon Aristophanes (Nubes v. 820) spottet; eben wie heutzutage über die Laplacesche Theorie die englischen Bfaffen, denen babei, wie bei jeder zu Tage fommenden Bahrheit, unwohl zu Mute, nämlich um ihre Pfründen angft wird. -Ja, fogar führt gemiffermaßen unfere demifche Stochiometrie auf die Pythagorische Zahlenphilosophie zurud: τα γαρ παθη και αί έξεις των αριθμων των εν τοις ουσι παθων τε και έξεων αιτια, οίον το διπλασιον, το επιτριτον, και ήμιολιον (Schol. in Arist. p. 543 et 829). - Daß das Kovernifanische System von den Pythagoreern anticipiert worden war, ift befannt; ja, es war dem Ropernifus bekannt, der feinen Grundgedanken geradezu geschöpft hat aus der befannten Stelle über Hicetas in Ciceros Quaestionibus acad. (II, 39) und über Philolaos im Plutarch, De placitis philosophorum (Lib. III, c. 13). Diese alte und wichtige Erkenntnis hat nachher Aristoteles verworfen, um feine Flaufen an beren Stelle zu feten, wovon weiter unten § 5. (Bergl. Welt als Wille und Borftellung, II, p. 342 der 2. Aufl.; II, p. 390 der 3. Aufl.) Alber felbst Fouriers und Cordiers Entdedungen über die Warme im Innern der Erde find Bestätigungen ber Lehre jener: ελεγον δε Πυθαγορειοι πυρ ειναι δημιουργικον περι το μεσον και κεντρον της γης, το αναθαλπουν την γην και ζωοποιουν. Schol. in Artist. p. 505. Und wenn, infolge eben jener Entbedungen, die Erdrinde heutzutage angesehn wird als eine dunne Schichte zwischen zwei Medien (Atmo: fphäre und heiße, flüssige Metalle und Metalloide), beren Berührung einen Brand verursachen muß, ber jene Rinde vernichtet; so bestätigt dies die Meinung, daß die Welt zulett durch Fener verzehrt werden wird; in welcher alle alten Philosophen übereinstimmen und welche auch die Sindu teilen (Lettres édifiantes édit. de 1819. Vol. 7, p. 114). -Bemerkt zu werden verdient auch noch, daß, wie aus Aristoteles (Motaph. I, 5, p. 986) zu ersehn, die Pythagoreer, unter dem Namen der dena apyai, gerade das In und Dang der Chinesen aufgefaßt hatten.

Daß die Metaphysik der Musik, wie ich solche in meinem Hauptwerke (Bb. 1, § 52 und Bb. 2, Kap. 39) dargelegt habe, als eine Auslegung der Pythagorischen Zahlenphilossophie angesehn werden kann, habe ich schon dort kurz angebeutet und will es hier noch etwas näher erläutern; wobei ich nun aber die eben angeführten Stellen als dem Leser

gegenwärtig voraussetze. — Demzufolge also brückt bie Melobie alle Bewegungen des Willens, wie er sich im menschlichen Selbstbewußtsein fundgibt, b. h. alle Uffette, Gefühle u. f. w. aus; die Sarmonie hingegen bezeichnet Die Stufenleiter ber Objektivation bes Willens in ber übrigen Natur. Die Musik ist, in Diesem Sinn, eine zweite Birklichfeit, welche ber erften völlig parallel geht, übrigens aber gang anderer Urt und Beschaffenheit ift; also vollkommene Anglogie, jedoch gar keine Aehnlichkeit mit ihr hat. Run aber ift die Mufif, als folche, nur in unferm Gehörnerven und Gehirn vorhanden: außerhalb oder an fich (im Lodi: fchen Sinne verstanden), besteht fie aus lauter Bahlenver= haltniffen: namlich junachft, ihrer Quantität nach, hinfichtlich des Takts: und dann, ihrer Quantität nach, hinsichtlich ber Stufen ber Tonleiter, als welche auf ben arithmetischen Berhältnissen ber Bibrationen beruhen; ober, mit anderen Worten, wie in ihrem rhythmischen, so auch in ihrem harmonischen Clement. Sienach also ift das ganze Wefen ber Welt, sowohl als Mifrofosmos, wie als Mafrofosmos, allerdings burch bloke Zahlenverhältniffe auszudrücken, mithin gewissermaßen auf fie gurudguführen: in biesem Sinne hatte dann Bythagoras recht, das eigentliche Wefen der Dinge in die Zahlen zu setzen. — Was find nun aber Zahlen? — Suczefsionsverhältnisse, beren Möglichkeit auf der Zeit beruht.

Wenn man lieft, mas über die Zahlenphilosophie ber Bythagoreer in ben Scholien jum Ariftoteles (p. 829 ed. Berol.) gesagt wird; so fann man auf die Vermutung geraten, daß der fo feltsame und geheimnisvolle, an das Absurde streifende Gebrauch des Wortes dozos im Eingang des dem Johannes zugeschriebenen Evangeliums, wie auch die früheren Unaloga besselben beim Philo, von der Pythagorischen Zahlenphilosophie abstammen, nämlich von der Bedeutung des Wortes dozos im arithmetischen Sinn, als Zahlenverhältnis, ratio numerica; da ein solches Berhältnis nach den Bytha: goreern, die innerste und ungerstörbare Offeng jedes Wefen ausmacht, also beffen erftes und urfprüngliches Bringipium, apdy, ift; wonach benn von jedem Dinge galte er apyn yr δ λογος. Man berüdsichtigte dabei, daß Aristoteles (Do anima I, 1) fagt: τα παθη λογοι ενολοι εισι, et mox: δ μεν rap doros eidos του πραγματος. Auch wird man baburch an den doros onepwarinos der Stoiker erinnert, auf welchen ich

bald zurückfommen werde.

Nach der Biographie des Pythagoras von Jamb: lichos hat derselbe seine Bildung hauptsächlich in Aegypten, wo er von seinem 22. bis zum 56. Jahre geweilt, und zwar von den Prieftern daselbst, erhalten. Im 56. Jahre zurücks gekehrt, hatte er wohl eigentlich die Absicht, eine Urt Priesterstaat, eine Nachahmung der ägyptischen Tempelhierarchien, wiewohl unter den bei Griechen notwendigen Modififationen, zu gründen: dies gelang ihm nicht im Baterlande Samos, boch gewiffermaßen in Kroton. Da nun ägyptische Kultur und Religion ohne Zweifel aus Indien stammte, wie dies die Beiligkeit der Ruh, nebst hundert anderen Dingen, beweiset (Herod. II, 41); so erklärt sich hieraus bes Buthagoras Borschrift der Enthaltung von tierischer Nahrung, namentlich das Berbot Rinder zu schlachten (Jambl. vit. Pyth. c. 28, § 150), wie auch die anbefohlene Schonung aller Tiere, besgleichen seine Lehre von der Metempfychofe, seine weißen Gemander, seine ewige Geheimnisframerei, welche die symbolischen Spruche veranlagte und sich sogar auf mathematische Theoreme erstreckte, ferner die Gründung einer Art Priesterkaste, mit strenger Disziplin und vielem Zeremoniell, das Anbeten der Sonne (c. 35, § 256) und viel anderes. Auch seine wichtigeren aftronomischen Grundbegriffe hatte er von den Negnptern. Daher wurde die Priorität der Lehre von der Schiefe der Ekliptik ihm streitig gemacht von Denopides, ber mit ihm in Aegypten gewefen war. (Man fehe barüber ben Schluß bes 24. Kapitels bes erften Buches ber Eklogen bes Stobaos mit Seerens Note aus dem Diodorus.) Ueberhaupt aber, wenn man bie von Stobaos (besonders Lib. I, c. 25 ff.) zusammengestellten aftronomischen Elementarbegriffe sämtlicher griechischer Philosophen durchmustert, so findet man, daß sie durchgängig Absurditäten zu Markte gebracht haben, mit alleiniger Ausnahme der Pythagoreer, welche in der Regel das ganze Richtige haben. Daß dieses nicht aus eigenen Mitteln, fondern aus Aegypten sei, ift nicht zu bezweifeln. Des Lythagoras bekanntes Berbot der Bohnen ift rein ägnptischen Ursprungs und bloß ein von dort herübergenommener Aberglaube, da Herodot (II, 37) berichtet, daß in Negypten die Bohne als unrein betrachtet und verabscheuet werbe, so daß die Priefter nicht einmal ihren Unblick ertrügen.

Daß übrigens des Pythagoras Lehre entschiedener Pantheismus war, bezeugt so bündig wie kurz, eine von Clemens Mlegandrinus, in der Cohortatio ad gentes, uns aufbehaltene Sentenz der Pythagoreer, deren dorischer Dialekt auf Echteheit deutet; sie lautet: Οδα άποαροπτεον οδδε τους άμφι τον Ιισθαγοραν, οί φασιν' 'Ο μεν θεος είς' χ' οδτος δε οδχ, ώς τινες όπονοουσιν, έκτος τας διακοσμησιος, άλλ' έν αδτα, όλος έν όλω τω κυκλώ, έπισκοπος πασας γενεσιος, κρασις των όλων' άει ών, και έργατας των αδτου δυναμιων και έργαν άπαντων έν οδρανώ φωστηρ, και παντων πατηρ, νους και ψυχωσις τω όλω κυκλώ, παντων κινασις. (S. Clem. Alex. Opera Tom. I, p. 118 in Sanctorum Patrum oper. polem. Vol. IV, Wirceburgi 1778.) Es ist nämlich gut sich bei jeder Gelegenheit zu überzeugen, daß eigentlicher Theismus und Judentum Wechselbearisse sind.

Nach dem Apulejus wäre Pythagoras sogar bis Indien gekommen und von den Brahmanen selbst unterrichtet worden. (S. Apulej. Florida, p. 130, ed. Bip.) Ich glaube demnach, daß die allerdings hoch anzuschlagende Weisheit und Erstenntnis des Pythagoras nicht sowohl in dem bestanden hat, was er gedacht, als in dem, was er gelernt hatte; also weniger eigene, als fremde war. Dies bestätigt ein Lussspruch des Herakleitos über ihn. (Diog. Laert. Lib. VIII, c. 1, § 5.) Sonst würde er sie auch aufgeschrieben haben, um seine Gedanken vom Untergange zu retten; hingegen

bas erlernte Fremde blieb an der Quelle gesichert.

# § 3.

#### Sofrates.

Die Weisheit des Sofrates ist ein philosophischer Glaubensartikel. Daß der Platonische Sokrates eine ideale, also poetische Berson sei, die Platonische Gedanken ausspricht, liegt am Tage; am Kenophontischen hingegen ist nicht gerade viel Weisheit zu sinden. Nach Lukiands (Philopsendes, 24) hätte Sokrates einen dicken Bauch gehabt; welches eben nicht zu ben Abzeichen des Genies gehört. — Ebenso zweiselhaft sedoch steht es, hinsichtlich der hohen Geistesfähigkeiten, mit allen denen, welche nicht geschrieben haben, also auch mit dem Pythagoras. Ein großer Geist muß doch allmählich seinen Beruf und seine Stellung zur Menschheit erkennen, folglich zu dem Bewußtsein gelangen, daß er nicht zur Herbe,

Sofrates.

47

sondern zu den Hirten, ich meine zu den Erziehern des Menschengeschlechts gehört: hieraus aber wird ihm die Verpflichtung flar werden, seine unmittelbare und gesicherte Einwirkung nicht auf die wenigen, welche ber Zufall in feine Nähe bringt, zu beschränken; sondern fie auf die Menschheit auszudehnen, damit sie, in diefer, die Ausnahmen von ihr. Die Borgüglichen, alfo Geltenen, erreichen könne. Das Organ aber, womit man zur Menschheit redet, ift allein die Schrift: mundlich redet man bloß zu einer Anzahl Individuen; baher mas fo gesagt wird, im Berhältnis zum Menschengeschlechte, Privatsache bleibt. Denn folche Individuen sind für Die eble Saat meistens ein schlechter Boben, in welchem fie entweder gar nicht treibt, oder in ihren Erzeugniffen ichnell begeneriert: Die Saat felbst also muß bewahrt werden. Dies aber geschieht nicht durch Tradition, als welche bei jedem Schritte verfälfcht wird, sondern allein durch die Schrift, biefer einzigen treuen Aufbewahrerin der Gedanken. Budem hat notwendig jeder tiefdenkende Geift den Trich, zu feiner eigenen Befriedigung, seine Gedanken festzuhalten und fie zu möglichster Deutlichkeit und Bestimmtheit zu bringen, folglich sie in Worten zu verförpern. Dies aber geschieht vollkommen allererst durch die Schrift: denn der schriftliche Vortrag ist ein wefentlich anderer, als der mündliche; indem er allein die höchste Pracision, Koncision und prägnante Kürze zuläßt, folglich zum reinen Eftypos des Gebankens wird. Diefem allen zufolge wäre es in einem Denker ein wunderlicher llebermut, die wichtigfte Erfindung des Menschengeschlechts unbenutt lassen zu wollen. Sonach wird es mir schwer, an den eigentlich großen Geist derer zu glauben, die nicht geschrieben haben: vielmehr bin ich geneigt, fie für haupt= fächlich praktische Helden zu halten, die mehr durch ihren Charafter, als durch ihren Kopf wirften. Die erhabenen Urheber des Upanischads der Beden haben geschrieben: wohl aber mag die Sanhita der Beden, aus blogen Gebeten bestehend, sich anfangs nur mündlich fortgepflanzt haben.

Zwischen Sofrates und Kant lassen sich gar manche Nehnlichkeiten nachweisen. Beide verwerfen allen Dogmatismus: beide bekennen eine völlige Unwissenheit in Sachen der Metaphysik und setzen ihre Eigentümlichkeit in das deutliche Bewußtsein dieser Unwissenheit. Beide behaupten, daß hingegen das Praktische, das, was der Mensch zu thun und zu lassen habe, völlig gewiß sei und zwar durch sich selbst, ohne

fernere theoretische Begrundung. Beide hatten das Schicffal, daß ihre nächsten Rachfolger und beklarierten Schüler bennoch in eben jenen Grundlagen von ihnen abwichen und, die Metaphyfif bearbeitend, völlig dogmatifche Enfteme auf: ftellten; daß ferner diefe Syfteme hochft verschieben ausfielen, jedoch alle darin übereinstimmten, daß fie von ber Lehre bes Sofrates, respettive Rants, ausgegangen zu fein behaupteten. - Da ich felbst Kantianer bin, will ich hier mein Berhältnis zu ihm mit einem Worte bezeichnen. Kant lehrt, daß wir über die Erfahrung und ihre Möglichkeit hinaus nichts wiffen können: ich gebe dies zu, behaupte jedoch, daß die Erfahrung felbft, in ihrer Gefamtheit, einer Mus: legung fähig sei, und habe diese zu geben versucht, indem ich fie wie eine Schrift entzifferte, nicht aber wie alle frühern Philosophen, mittelft ihrer blogen Formen über fie hinaus: zugehn unternahm, was eben Kant als unstatthaft nach:

gewiesen hatte. -

Der Vorteil ber Sofratischen Methode, wie wir fie aus bem Plato fennen lernen, besteht barin, bag man fich die Gründe der Sate, welche man zu beweisen beab: fichtigt, vom Kollokutor ober Gegner, einzeln zugeben läßt, ehe er die Folgen derselben übersehn hat; da er hingegen aus einem didaktischen Vortrage, in fortlaufender Rebe, Folgen und Gründe gleich als folche zu erkennen Gelegen: heit haben und baher diefe angreifen wurde, wenn ihm jene nicht gefielen. - Inzwischen gehört zu den Dingen, Die Plato uns aufbinden möchte, auch diefes, daß, mittelft Anwendung jener Methode, die Sophisten und andere Narren sich fo in aller Gelaffenheit hätten vom Sokrates barthun laffen, baß fie es find. Daran ift nicht zu benten; fondern etwan beim letzten Viertel des Wegs, oder überhaupt sobald sie merkten wo es hinaus follte, hatten fie, durch Abfpringen, oder Leugnen des vorher Gesagten, oder absichtliche Migverftandniffe, und was noch fonft für Schliche und Chicanen die rechthaberifche Unredlichkeit instinktmäßig anwendet, dem Sofrates fein fünftlich angelegtes Spiel verdorben und fein Net zerriffen; oder aber fie wären so grob und beleidigend geworden, daß er beizeiten feine Saut in Sicherheit zu bringen ratfam gefunden haben würde. Denn, wie follte nicht auch den Sophisten das Mittel bekannt gewesen sein, durch welches jeder fich jedem gleichsetzen und felbft die größte intellektuelle Ungleichheit augenblicklich ausgleichen fann: es ift die Be-

49

leidigung. Zu dieser fühlt daher die niedrige Natur eine sogar instinktive Aufforderung, sobald sie geistige Uebers legenheit zu spüren ansängt. —

# § 4.

### Plato.

Schon beim Plato sinden wir den Ursprung einer gewiffen falichen Dianöologie, welche in heimlich metaphysischer Absicht, nämlich zum Zweck einer rationalen Binchologie und baran hängender Unfterblichkeitslehre, auf: gestellt wird. Dieselbe hat sich nachmals als eine Truglehre vom zähesten Leben erwiesen; da fie, durch die ganze alte. mittlere und neue Philosophie hindurch, ihr Dafein friftete, bis Rant, der Alleszermalmer, ihr endlich auf den Ropf schlug. Die hier gemeinte Lehre ift der Rationalismus der Erkenntnistheorie, mit metaphysischem Endzwedt. Sie läßt sich, in der Kürze, so refumieren. Das Erfennende in uns ift eine, vom Leibe grundverschiedene immaterielle Substang, genannt Seele: ber Leib hingegen ift ein Sindernis ber Erkenntnis. Daher ift alle burch die Sinne vermittelte Erfenntnis trüglich: die allein wahre, richtige und sichere hin= gegen ist die von aller Sinnlichkeit (also aller Unschamma) freie und entfernte, mithin das reine Denken, b. i. das Operieren mit abstraften Begriffen gang allein. Denn biejes verrichtet die Seele gang aus eigenen Mitteln: folglich wird es am besten, nachdem sie sich vom Leibe getrennt hat, also wenn wir tot sind, von statten gehn. — Dergestalt also spielt hier die Dianvologie der rationalen Psychologie, jum Behuf ihrer Unfterblichkeitslehre, in die Sande. Diefe Lehre, wie ich sie hier resumiert habe, findet man ausführ= lich und bentlich im Phabo Rap. 10. Etwas anders gefaßt ift fie im Timaus, aus welchem Sextus Empiricus fie fehr pracis und flar mit folgenden Worten referiert. Hahaia ric παρα τοις φυσικοις κυλιεται δοξα περι του τα όμοια των όμοιων ειναι γνωριστικα. Μοχ: Πλατων δε, εν τω Τιμαιω, προς παραστασιν του ασωματον ειναι την ψυχην, τω αυτώ γενει της αποδειξεως κεχρηται. Ει γαρ ή μεν όρασις, φησι, φωτος αντιλαμβανομενη, ευθυς εστι φωτοειδης, ή δε ακοη αερα πεπληγμενον κρινουσα, όπερ εστι την φωνην, ευθυς αεροειδης θεωρειται, ή δε οσφρησις ατμους γνωριζουσα παντως εστι ατμοειδης, και ή γευσις χυλους, χυλοειδης.

κατ' αναγκην και ή ψυχη τας ασωματους ιδεας λαμβανουσα, καθαπερ τας εν τοις αριθμοις και τας εν τοις περασι των σωματων (alfo reine Mathematif) γινεται τις ασωματος (adv. Math. VII, 116 et 119) (vetus quaedam, a physicis usque probata, versatur opinio, quod similia similibus cognoscantur. — Mox: Plato, in Timaeo, ad probandum, animam esse incorpoream, usus est eodem genere demonstrationis: "nam si visio", inquit, "apprehendens lucem statim est luminosa, auditus autem aërem percussum judicans, nempe vocem, protinus cernitur ad aëris accedens speciem, odoratus autem cognoscens vapores, est omnino vaporis aliquam habens formam, et gustus, qui humores, humoris habens speciem; necessario et anima, ideas suscipiens incorporeas, ut quae sunt in numeris et in finibus cor-

porum, est incorporea.")

Selbst Ariftoteles läßt, wenigstens hypothetisch, biefe Argumentation gelten, da er im ersten Buch Do anima (c. 1) fagt, daß die gesonderte Eristenz der Seele danach auszu-machen ware, ob dieser irgend eine Neußerung zukäme, an welcher der Leib nicht teil hätte: eine folche schiene vor allem bas Denken zu sein. Sollte aber felbst bieses nicht ohne Anschauung und Phantafie möglich sein; bann könne basselbe auch nicht ohne den Leib stattsinden (et de eare nat to voetv φαντασια τις, η μη ανευ φαντασιας, ουκ ενδεχοιτ' αν ουδε τουτο aved swhatos eivai). Eben jene oben gestellte Bedingung nun aber, also die Prämiffe der Argumentation, läßt Uristoteles nicht gelten, sofern er nämlich das lehrt, was man später in ben Sat nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensibus formuliert hat: man sehe hierüber De anima III, 8. Schon er also fah ein, daß alles rein und abstraft Gedachte seinen gangen Stoff und Inhalt doch erft vom Angeschauten erborgt hat. Dies hat auch bie Scholaftifer beunruhigt. Deshalb bemühte man sich schon im Mittelalter darzuthun, daß es reine Bernunft: erkenntniffe gabe, d. h. Gedanken, die auf keine Bilder Bezug hätten, also ein Denken, welches allen Stoff aus fich felbst nahme. Die Bemühungen und Kontroverse über diefen Punkt findet man im Pomponatius, De immortalitate animi, zusammengestellt, da diefer eben fein hauptargument daher nimmt. — Dem befagten Erfordernis zu genügen sollten nun die Universalia und die Erkenntnisse a priori, als aeternae veritates aufgefaßt, dienen. Welche AusfühPlato. 51

rung die Sache sodann durch Cartesius und seine Schule erhalten hat, habe ich bereits dargelegt in der dem § 6 meiner Preisschrift über die Grundlage der Moral beis gefügten ausführlichen Unmerkung, in welcher ich auch die lesenswerten eigenen Worte des Cartesianers de la Forge beigebracht habe. Denn gerade die falschen Lehren jedes Philosophen findet man, in der Regel, am deutlichsten von feinen Schülern ausgedrückt; weil diefe nicht, wie wohl der Meifter felbft, bemüht find, diejenigen Seiten feines Suftems, welche die Schwäche besselben verraten könnten, möglichst bunkel zu halten; da sie noch kein Arg baraus haben. Spinoga nun aber ftellte bereits bem gangen Cartefianischen Dualismus seine Lehre Substantia cogitans et substantia extensa una eademque est substantia, quae jam sub hoc, jam sub illo attributo comprehenditur entgegen, und zeigte dadurch seine große Ueberlegenheit. Leibniz hin= gegen blieb fein artig auf dem Wege des Cartefins und der Orthodoxie. Dies aber eben rief sodann das der Philosophie fo überaus heilfame Streben des vortrefflichen Locke hervor, als welcher endlich auf Untersuchung des Urfprungs ber Begriffe brang und ben Sat no innate ideas (feine angeborne Begriffe), nachdem er ihn ausführlich dargethan, zur Grundlage seiner Philosophie machte. Die Franzosen, für welche seine Philosophie burch Condillac bearbeitet wurde, gingen, wiewohl aus bemfelben Grunde, in der Sache bald zu weit, indem sie den Satz penser et sentir aufstellten und ihn urgierten. Schlechthin genommen ift biefer Sat falich: jedoch liegt bas Wahre barin, bag jedes Denken teils das Empfinden, als Ingrediens der An-schauung, die ihm seinen Stoff liefert, voraussetzt, teils selbst, ebensowohl wie das Empfinden, durch forperliche Organe bedingt ist; nämlich wie diefes durch die Sinnennerven, so jenes durch das Gehirn, und beides ist Nerventhätigkeit. Nun aber hielt auch die französische Schule jenen Sat nicht seiner selbst wegen fo fest, sondern ebenfalls in metaphyfischer, und zwar materialistischer, Absicht; eben wie die Platonisch-Cartesianisch-Leibnizischen Gegner den falschen Sat, daß die allein richtige Erkenntnis der Dinge im reinen Denken bestehe, auch nur in metaphysischer Absicht fest: gehalten hatten, um daraus die Immaterialität ber Seele zu beweisen. - Rant allein führt zur Wahrheit aus diesen beiden Frrwegen und aus einem Streit, in welchem beide

Varteien eigentlich nicht redlich verfahren; da sie Dianöologie vorgeben, aber auf Metaphysif gerichtet sind und deshalb bie Dianvologie verfälschen. Kant also sagt: allerdings gibt es reine Bernunfterkenntnis, b. h. Erkenntniffe a priori. die aller Erfahrung vorhergängig find, folglich auch ein Denken, bas feinen Stoff feiner durch die Sinne vermittelten Erkenntnis verdankt: aber eben diese Erkenntnis a priori, obwohl nicht aus ber Erfahrung geschöpft, hat doch nur zum Behuf ber Erfahrung Wert und Gultigkeit: benn fie ift nichts anderes als bas Innewerden unfers eigenen Erfenntnigapparats und seiner Ginrichtung (Gehirnfunktion), ober wie Kant es ausdrückt, die Form des erkennenden Bewußtseins felbst, die ihren Stoff allererst burch bie. mittelst der Sinnesempfindung, hinzukommende empirische Erkenntnis erhält, ohne diese aber leer und unnut ift. Dieserhalb eben nennt sich seine Philosophie die Kritik der reinen Bernunft. Hiedurch nun fällt alle jene meta-physische Psychologie und fällt mit ihr alle reine Seelenthätigkeit des Plato. Denn wir sehn, daß die Erkenntnis, ohne die Anschauung, welche der Leib vermittelt, keinen Stoff hat, daß mithin das Erkennende, als folches, ohne Boraussehung des Leibes, nichts ift, als eine leere Form; noch zu geschweigen, daß jedes Denten eine physiologische Funktion bes Gehirns ift, eben wie das Berdauen eine des Magens.

Wenn nun bennach Platos Anweisung, das Erkennen abzuziehn und rein zu halten von aller Gemeinschaft mit dem Leibe, den Sinnen und der Anschauung, sich als zweckwidig, verkehrt, ja unmöglich ergibt; so können wir jedoch als das berichtigte Analogon derselben meine Lehre betrachten, daß nur das von aller Gemeinschaft mit dem Willen rein gehaltene, und doch intuitive Erkennen die höchste Objektivität und deshalb Vollkommenheit erreicht; — worüber ich auf das dritte Vuch meines Hauptwerks verweise.

# § 5. Aristoteles.

Alls Grundcharafter des Aristoteles ließe sich angeben der allergrößte Scharfsinn, verbunden mit Umsicht, Besobachtungsgabe, Bielseitigkeit und Mangel an Tiefsinn. Seine Weltansicht ist flach, wenn auch scharfsinnig durchsgearbeitet. Der Tiefsinn sindet seinen Stoff in uns selbst;

ber Scharffinn muß ihn von außen erhalten, um Data gu haben. Mun aber waren zu jener Zeit Die empirischen Data teils ärmlich, teils sogar falsch. Daher ist heutzutage das Studium des Aristoteles nicht fehr belohnend, mährend bas des Plato es im höchsten Grade bleibt. Der gerügte Mangel an Tieffinn beim Ariftoteles wird natürlich am fichtbarften in der Metaphysik, als wo der bloße Scharffinn nicht, wie wohl anderwärts, ausreicht; baher er bann in diefer am allerwenigsten befriedigt. Seine Metaphyfif ift größten= teils ein Sin- und Berreden über die Philosopheme seiner Vorganger, die er von seinem Standpunkt aus, meistens nach vereinzelten Aussprüchen berselben, fritisiert und wiberlegt, ohne eigentlich in ihren Ginn einzugehn, vielmehr wie einer, ber von außen die Tenfter einschlägt. Gigene Dogmen stellt er wenige, ober feine, wenigstens nicht im Zusammenhange, auf. Daß wir seiner Polemik einen großen Teil unserer Kenntnis der älteren Philosopheme verdanken, ist ein zufälliges Berdienst. Den Plato feindet er am meiften gerabe hier an, wo diefer fo gang an seinem Plat ift. Die "Ibeen" besselben kommen ihm, wie etwas, bas er nicht verdauen fann, immer wieder in den Mund: er ift entschlossen, sie nicht gelten zu lassen. — Scharffinn reicht in den Erfahrungswissenschaften auß: daher hat Uristoteles eine vorwaltend empirische Richtung. Da nun aber, seit jener Beit, die Empirie folde Fortschritte gemacht hat, daß fie gu ihrem bamaligen Zustande sich verhält wie bas männliche Alter zu ben Rinderjahren; fo konnen die Erfahrungswiffenschaften heutzutage birekte nicht fehr burch fein Stubium gefördert werden, wohl aber indirekte, burch die Methode und das eigentlich Wissenschaftliche, was ihn charakterisiert und durch ihn in die Welt gesetzt wurde. In der Zoologie jedoch ist er auch noch jetzt, wenigstens im einzelnen, von direktem Nutzen. Ueberhaupt nun aber gibt seine empirische Richtung ihm den Sang, stets in die Breite zu gehn; woburch er von dem Gedankenfaben, den er aufgenommen, fo leicht und so oft seitwärts abspringt, daß er fast unfähig ift, irgend einen Gedankengang auf die Länge und bis ans Ende zu verfolgen: nun aber besteht gerade hierin das tiefe Denken. Er hingegen jagt überall die Probleme auf, be= rührt sie jedoch nur und geht, ohne sie zu lösen, oder auch nur gründlich ju bistutieren, sofort zu etwas anderm über. Daher benkt sein Leser so oft "jett wird's kommen"; aber

es kommt nichts: und daher scheint, wann er ein Problem angeregt hat und auf eine kurze Strecke es verfolgt, so häufig die Wahrheit ihm auf der Zunge zu schweben; aber plöglich ift er bei etwas anderm und läßt uns im Zweifel steden. Denn er kann nichts festhalten, sondern springt von dem, was er vorhat, zu etwas anderm, das ihm eben einfällt, über, wie ein Rind ein Spielzeug fallen läßt, um ein anderes, welches es eben ansichtig wird, zu ergreifen: Dies ift die schwache Seite seines Beiftes: es ift die Lebhaftigfeit der Oberflächlichkeit. hieraus erklärt es fich, daß, obwohl Aristoteles ein höchst sustematischer Ropf war, da von ihm die Sonderung und Klaffifikation der Wiffenschaften ausgegangen ift, es bennoch feinem Bortrage burchgangig an instematischer Anordnung fehlt und wir den methodischen Fortschritt, ja die Trennung bes Ungleichartigen und Busammenstellung bes Gleichartigen barin vermiffen. Er handelt die Dinge ab, wie sie ihm einfallen, ohne fie vorher burch: bacht und fich ein deutliches Schema entworfen zu haben: er benkt mit der Feder in der Hand, was zwar eine große Erleichterung für ben Schriftsteller, aber eine große Beschwerbe für ben Leser ist. Daher bas Planlose und Ungenügende seiner Darftellung; daher kommt er hundertmal auf basselbe zu reden, weil ihm Fremdartiges bazwischen: gelaufen war; daher kann er nicht bei einer Sache bleiben, sondern geht vom Sundertsten ins Taufendste; daher führt er, wie oben beschrieben, den auf die Löfung der angeregten Probleme gespannten Lefer bei ber Rase herum; baher fangt er, nachdem er einer Sache mehrere Seiten gewidmet hat, feine Untersuchung derselben plötlich von vorne an mit λαβωμεν ουν αλλην αρχην της σκεψεως, und das fechsmal in einer Schrift; baher paßt auf fo viele Erordien feiner Bucher und Rapitel das quid feret hic tanto dignum promissor hiatu: baber, mit einem Wort, ift er fo oft konfus und ungenügend. Ausnahmsweise hat er es freilich anders gehalten; wie denn 3. B. die drei Bücher Mhetorik durchweg ein Mufter wissenschaftlicher Methode sind, ja, eine architektonische Sym= metrie zeigen, die das Borbild der Kantischen gewesen sein mag.

Der radikale Gegensatz des Aristoteles, wie in der Denkungsart, so auch in der Darstellung, ist Plato. Dieser hält seinen Hauptgedanken fest, wie mit eiserner Kand, versfolgt den Faden desselben, werde er auch noch so dunn, in alle Verzweigungen, durch die Fregunge der längsten Ges

fpräche, und findet ihn wieder nach allen Episoden. fieht baran, daß er feine Sache, ehe er ans Schreiben ging, reiflich und gang durchdacht, und zu ihrer Darstellung eine fünstliche Anordnung entworfen hatte. Daher ist jeder Dialog ein planvolles Kunftwerk, deffen fämtliche Teile pohlberechneten, oft absichtlich auf eine Weile sich verbergenben Zusammenhang haben und beffen häufige Episoden von felbst und oft unerwartet zurückleiten auf den, durch fie nunmehr aufgehellten Sauptgebanken. Plato wußte ftets, im gangen Sinne bes Worts, mas er wollte und beabsichtigte; wenn er gleich meistens die Probleme nicht zu einer entschiedenen Lösung führt, sondern es bei der gründlichen Disfussion berfelben bewenden läßt. Es darf uns daher nicht fo fehr wundern, wenn, wie einige Berichte, besonders im Melian (Var. hist. III, 19; IV, 9 etc.), angeben, zwischen bem Blato und dem Aristoteles sich bedeutende verfönliche Disharmonie gezeigt hat, auch wohl Plato hin und wieder etwas geringschätzend vom Ariftoteles geredet haben mag, beffen Berumflankieren, Frrlichterlieren und Abspringen eben mit seiner Polymathie verwandt, dem Plato aber ganz antipathisch ist. Schillers Gedicht "Breite und Tiese" kann auch auf den Gegensatz zwischen Aristoteles und Blato angewandt werden.

Trot dieser empirischen Geistesrichtung war dennoch Aristoteles fein konsequenter und methodischer Empiriker; daher er vom mahren Bater des Empirismus, dem Baco von Berulam, gefturzt und ausgetrieben werden mukte. Wer recht eigentlich verstehn will, in welchem Sinn und warum biefer der Gegner und Neberwinder des Ariftoteles und seiner Methode ist, der lese die Bücher des Aristoteles De generatione et corruptione. Da findet er so recht das Rasonnieren a priori über die Natur, welches ihre Borgänge aus bloßen Begriffen verstehn und erklären will: ein besonders grelles Beispiel liefert L. II, c. 4, als wo eine Chemie a priori konstruiert wird. Dagegen trat Baco auf, mit dem Rat, nicht das Abstrakte, sondern das Unschauliche, die Erfahrung, zur Quelle der Erkenntnis der Natur zu machen. Der glänzende Erfolg desfelben ist der gegenwärtige hohe Stand ber Naturwiffenschaften, von welchem aus wir mitleidig lächelnd auf die Aristotelischen Quälereien herabsehn. In der besagten Hinficht ist es sehr merfwürdig, daß die eben erwähnten Bücher des Ariftoteles

sogar den Ursprung der Scholastif gang deutlich erkennen laffen, ja, die spitsfindige, wortkramende Methode dieser schon darin anzutreffen ist. — Zu demselben Zweck sind auch die Bücher De coelo schr brauchbar und lesenswert. Gleich die ersten Kapitel sind ein rechtes Muster der Methode aus bloken Beariffen das Wesen der Natur erkennen und bestimmen zu wollen, und das Mißlingen liegt hier zu Tage. Da wird uns Ray, 8 aus bloken Begriffen und locis communibus bewiesen, daß es nicht mehrere Welten gebe, und Rav. 12. ebenso über den Lauf der Gestirne spekuliert. Es ift ein konsequentes Bernünfteln aus falfchen Begriffen, eine ganz eigene Naturdialeftif, welche es unternimmt, aus gewiffen allgemeinen Grundfäten, die das Bernünftige und Schickliche ausdrücken follen, a priori zu entscheiden, wie die Natur sein und verfahren muffe. Indem wir nun einen so großen, ja stupenden Kopf, wie bei dem allen Aristoteles boch ift, fo tief in Frrtumern diefer Urt verstrickt febn, die ihre Gultigfeit bis noch vor ein paar hundert Sahren behauptet haben, wird uns zuvörderst deutlich, wie sehr viel die Menschheit dem Kopernikus, Repler, Galilei, Baco, Robert Hoof und Newton verdankt. Im Rap. 7 und 8 des zweiten Buchs legt Aristoteles uns seine ganze absurde Anordnung bes himmels dar: Die Sterne fteden fest auf ber fich brebenden Hohlfugel, Sonne und Planeten auf ähnlichen näheren: die Erde steht ausdrücklich still. Das alles möchte hingehn, wenn vorher nichts Befferes bagewesen wäre; aber wenn er felbst uns, Rap. 13, die gang richtigen Ansichten der Pythagoreer über Geftalt, Lage und Bewegung der Erde vorführt, um sie zu verwerfen; so muß dies unfre In-Dignation erregen. Sie wird steigen, wenn wir aus feiner häufigen Polemit gegen Empedofles, Herafleitos und Demofritos fehen, wie alle diese fehr viel richtigere Einfichten in Die Natur gehabt, auch Die Natur besser beobachtet haben, als der seichte Schwäher, den wir hier vor uns haben. Empedokles hatte fogar ichon eine durch den Umschwung entstehende und der Schwere entgegenwirkende Tangential= fraft gelehrt (II, 1 et 13. dazu die Scholien, p. 491). Weit entfernt, dergleichen gehörig schätzen zu fönnen, läßt Aristoteles nicht einmal die richtigen Unsichten jener Aelteren über die wahre Bedeutung des Oben und Unten gelten, sondern tritt auch hierin der, dem oberflächlichen Scheine folgenden Meinung des großen Haufens bei (IV, 2). Nun aber kommt

57

in Betracht, daß diese seine Ansichten Anerkennung und Berbreitung fanden, alles Frühere und Beffere verdrängten und fo fpaterhin die Grundlage des Hipparchus und bann bes Ptolemäischen Weltsustems wurden, mit welchem die Menschheit sich bis zum Anfang bes 16. Jahrhunderts hat schleppen muffen, allerdings zum großen Borteil ber judifch= driftlichen Religionslehren, als welche mit dem Koperni= fanischen Weltinsteme im Grunde unverträglich find; benn wie foll ein Gott im Himmel fein, wenn kein himmel ba ift? Der ernstlich gemeinte Theismus fett notwendia voraus, daß man die Welt einteile in himmel und Erde: auf diefer laufen die Menschen herum; in jenem fitt ber Gott, der sie regiert. Rimmt nun die Astronomie ben Himmel weg; fo hat fie den Gott mit weggenommen: fie hat nämlich die Welt so ausgedehnt, daß für den Gott fein Raum übrig bleibt. Aber ein perfonliches Wesen, wie jeder Gott unumgänglich ift, das keinen Ort hätte, sondern überall und nirgends wäre, läßt sich bloß sagen, nicht imaginieren, und darum nicht glauben. Dennach muß, in dem Maße, als die physische Aftronomie popularisiert wird, der Theismus schwinden, so fest er auch durch unabläffiges und feierlichstes Vorsagen den Menschen eingeprägt worden; wie benn auch die katholische Kirche dies sofort richtig erkannt und bemgemäß das Kopernikanische Syftem verfolgt hat: worüber baher sich so sehr und mit Zetergeschrei über die Bedrängnis bes Galilei zu verwundern einfaltig ift: benn omnis natura vult esse conservatrix sui. Wer weiß, ob nicht irgend eine ftille Erkenntnis, ober wenigstens Ahnbung dieser Kongenialität des Aristoteles mit der Kirchenlehre, und der durch ihn beseitigten Gefahr, zu feiner übermäßigen Berehrung im Mittelalter beigetragen hat? Wer weiß, ob nicht mancher, angeregt durch die Berichte besselben über die älteren aftronomischen Systeme, im stillen, lange vor Ropernifus, die Mahrheiten eingesehen hat, die dieser, nach vielfährigem Zaubern und im Begriff aus der Welt zu scheiden, endlich zu proflamieren magte?

# § 6. Stoifer.

Ein gar schöner und tieffinniger Begriff bei den Stoikern ift der des dogog ansphazikog, wiewohl aussührlichere Berichte über ihn, als uns zugekommen, zu wünschen wären. (Diog. Laert. VII, 136. - Plut., De plac. phil. I, 7. -Stob., Eel. I, p. 372.) Doch ist so viel flar, daß dadurch bas gedacht wird, mas in den successiven Individuen einer Gattung, die identische Form derselben behauptet und erhalt, indem es vom einen auf das andere übergeht; alfo gleich= fam der im Samen verkörperte Begriff der Gattung. Dem= nach ist der Logos spermaticus das Unzerstörbare im Inbividuo, ift das, wodurch es mit der Spezies eins ift, fie vertritt und erhalt. Er ift das, welches macht, daß der Tob, ber das Individuum vernichtet, die Gattung nicht anficht, vermöge welcher das Individuum stets wieder da ist; bem Tode zum Trot. Daher könnte man dorog onephatixog übersetten: Die Zauberformel, welche zu jeder Zeit diese Geftalt zur Erscheinung ruft. - Ihm fehr nahe verwandt ift ber Begriff ber Forma substantialis bei ben Scholaftifern. als burch welchen das innere Bringip des Kompleres fämt= licher Cigenschaften eines jeden Naturwefens gedacht wird; fein Gegensatz ist die Materia prima, die reine Materie, ohne alle Form und Qualität. Die Seele des Menschen ift eben seine Forma substantialis. Bas beide Begriffe unterscheidet ist, daß der logos sasquatinos bloß lebenden und sich fortpflanzenden, die Forma substantialis aber auch unorganischen Wesen zukommt; imgleichen, daß diese zunächst das Individuum, jener geradezu die Gattung im Auge hat: inzwischen sind offenbar beide der Blatonischen Idee verwandt. Erklärungen der Forma substantialis findet man im Scotus Erigena, De divis. nat. Lib. III, p. 139 ber Orforder Ausgabe; im Giordano Bruno, Della causa, dial. 3, p. 252 seqq. und ausführlich in den Disputationibus metaphysicis bes Suarez (Disp. 15, sect. 1), diesem echten Kompendio der gangen Scholaftischen Beisheit, woselbst man ihre Bekanntschaft zu suchen hat, nicht aber in dem breiten Geträtsche geiftlofer deutscher Philosophie= professoren, dieser Duintessenz aller Schalheit und Langmeiliakeit. -

Eine Hauptquelle unserer Kenntnis der Stoischen Ethik ist die uns von Stobäos (Ecl. eth. L. II, c. 7) ausbewahrte sehr ausstührliche Darstellung derselben, in welcher man meistens wörtliche Auszüge aus dem Zeno und Chrysippos zu besitzen sich schmeichelt: wenn es sich so verhält, so ist sie nicht geeignet, uns vom Geiste dieser Philosophen eine

Stoifer. 59

hohe Meinung zu geben: vielmehr ist sie eine pedantische, schulmeisterhafte, überaus breite, unglaublich nüchterne, slache und geistlose Auseinandersetzung der Stoischen Moral, ohne Kraft und Leben, ohne wertvolle, treffende, seine Gedanken. Alles darin ist aus bloßen Begriffen abgeleitet, nichts aus der Wirklickeit und Ersahrung geschöpft. Demgemäß wird die Menscheit eingeteilt in anddawie und pander, Tugendhafte und Lasterhafte, jenen alles Gute, diesen alles Schlechte beigelegt, wonach denn alles schwarz und weiß ausfällt, wie ein preußisches Schilderhaus. Daher halten diese platten Schulerercitien keinen Vergleich aus mit den so energischen, aeistvollen und durchdachten Schriften des Seneca.

Die ungefähr 400 Jahre nach bem Urfprung ber Stoa abgefaßten Differtationen Urrians zur Epifteteischen Philosophie geben uns auch keine gründlichen Aufschluffe über den mahren Geist und die eigentlichen Prinzipien der Stoifchen Moral: vielmehr ist dies Buch in Form und Gehalt unbefriedigend. Erstlich, die Form anlangend, vermißt man darin jede Spur von Methode, von sustematischer Abhandlung, ja auch nur von regelmäßiger Fortschreitung. In Rapiteln, die ohne Ordnung und Zusammenhang aneinander gereiht find, wird unabläffig wiederholt, daß man alles das für nichts zu achten habe, was nicht Meußerung unseres eigenen Willens ist, daß man mithin alles, was Menschen sonst bewegt, durchaus anteilslos ansehn folle: Dies ist die Stoische arapakta. Nämlich, was nicht ep' hur ift, das ware auch nicht mpos huas. Dieses kolossale Naradoron wird aber nicht abgeleitet, aus irgend welchen Grundfätzen; fondern die wunderlichfte Gefinnung von der Welt wird uns zugemutet, ohne daß zu derselben ein Grund angegeben würde. Statt deffen findet man endlose De= flamationen, in unermüdlich wiederkehrenden Ausdrücken und Wendungen. Denn bie Folgefätze aus jenen munderlichen Maximen werden auf das ausführlichste und leb: hafteste bargelegt, und wird bemnach mannigfaltig geschildert, wie der Stoiker sich aus nichts in der Welt etwas mache. Dazwischen wird jeder anders Gefinnte beständig Sklav und Narr geschimpft. Bergebens aber hofft man auf die Ungabe irgend eines beutlichen und triftigen Grundes gur Unnahme jener feltsamen Denkungsart; da ein folder boch viel mehr wirfen wurde, als alle Deflamationen und Schimpfwörter bes gangen biden Buches. Go aber ift biefes, mit

seinen hyperbolischen Schilberungen des Stoischen Gleichmutes, seinen unermüdlich wiederholten Lobpreisungen der heiligen Schutpatrone Kleanthes, Chrysippos, Zeno, Krates, Diogenes, Sofrates, und seinem Schimpfen auf alle anders Denkenden eine wahre Kapuzinerpredigt. Einer solchen augemessen ist dann freilich auch das Planlose und Desultorische des ganzen Vortrags. Was die Ueberschrift eines Kapitels angibt ist nur der Gegenstand des Anfangs desselben: bei erster Gelegenheit wird abgesprungen und nun, nach dem Nexus idearum, vom Hundertsten aufs Tausendste übers

gegangen. So viel von der Form.

Das nun den Gehalt betrifft, so ist berselbe, auch abaefehn davon, daß das Jundament gang fehlt, keineswegs echt und rein stoifch: fondern hat eine ftarke fremde Beimischung, die nach einer driftlich-judischen Duelle ichmedt. Der unleugbarfte Beweiß hievon ift der Theismus, der auf allen Seiten zu finden und auch Träger der Moral ift: der Rynifer und ber Stoifer handeln hier im Auftrage Gottes, bessen Wille ist ihre Richtschnur, sie sind in bemselben ergeben, hoffen auf ihn u. bgl. mehr. Der echten, urfprunglichen Stoa ist bergleichen gang fremd: ba ift Gott und die Welt eines, und jo einen benfenden, wollenden, befehlenden, vorsorgenden Menschen von einem Gott kennt man gar nicht. Jedoch nicht nur im Arrian, sondern in den meisten heibnischen, philosophischen Schriftstellern ber erften drift: lichen Sahrhunderte, sehn wir den judischen Theismus, der bald darauf, als Christentum, Bolksglaube werden sollte, bereits durchschimmern, gerade so wie heutzutage, in den Schriften der Gelehrten, der in Indien einheimische Pantheis: mus durchschimmert, der auch erst später in den Bolksglauben überzugehen bestimmt ift. Ex oriente lux.

Aus dem angegebenen Grunde nun wieder ist auch die hier vorgetragene Moral selbst nicht rein stoisch: sogar sind manche Vorschriften derselben nicht miteinander zu verseinigen; daher sich freilich keine gemeinsame Grundprinzipien derselben aufstellen ließen. Ebenso ist auch der Kynismus ganz verfälscht, durch die Lehre, daß der Kyniker es hauptstächlich um andrer Willen sein solle, nämlich, um durch sein Beispiel auf sie zu wirken, als ein Vote Gottes, und um, durch Sinmischung in ihre Angelegenheiten, sie zu lenken. Daher wird gesagt: "in einer Stadt von lauter Weisen, würde gar kein Kyniker nötig sein;" besgleichen, daß er

Stoifer. 61

gesund, stark und reinlich sein solle, um die Leute nicht abszustoßen. Wie fern liegt doch dies vom Selbstgenügen der alten echten Kynifer! Allerdings sind Diogenes und Krates Hausfreunde und Ratgeber vieler Familien gewesen: aber das war sekundär und accidentell, keineswegs Zweck des

Kynismus.

Dem Arrian sind also die eigentlichen Grundgedanken des Kynismus, wie der Stoischen Ethik, ganz abhanden gestommen: sogar scheint er nicht einmal das Bedürsnis derselben gesühlt zu haben. Er predigt eben Selbstverleugnung, weil sie ihm gesällt, und sie gesällt ihm vielleicht nur, weil sie schwer und der menschlichen Natur entgegen, das Predigen inzwischen leicht ist. Die Gründe zur Selbstverleugnung hat er nicht gesucht: daher glaubt man bald einen christlichen Asketen, bald wieder einen Stoiser zu hören. Denn die Maximen beider tressen allerdings oft zusammen; aber die Grundsähe, worauf sie beruhen, sind ganz verschieden. Ind verweise in dieser Hinsicht auf mein Hauptwerk, Bb. 1, \$16, und Bb. 2, Kap. 16, — woselbst, und wohl zum erstenmale, der wahre Geist des Kynismus und der Stoa gründlich dargelegt ist.

Die Inkonsequenz bes Arrian tritt sogar auf eine lächerliche Art hervor, in biesem Zuge, daß er, bei der unzähligemal wiederholten Schilderung des vollkommenen Stoikers, auch allemal sagt: "er tadelt niemanden, flagt weder über Götter noch Menschen, schilt niemanden,"— dabei aber ist sein ganzes Buch größtenteils im scheltenden

Ton, der oft ins Schimpfen übergeht, abgefaßt.

Bei dem allen sind in dem Buche hin und wieder echt Stoische Gedanken anzutreffen, die Arrian, oder Epiktet, aus den alten Stoikern geschöpft hat: und ebenso ist der Kynismus in einzelnen Zügen treffend und lebhaft geschilbert. Auch ist stellenweise viel gesunder Verstand darin enthalten, wie auch treffende, aus dem Leben gegriffene Schilberungen der Menschen und ihres Thuns. Der Stil ist leicht und sließend, aber sehr breit.

Daß Epikteks Encheiridion ebenfalls vom Arrian abgefaßt sei, wie F. A. Wolf uns in seinen Vorlesungen versicherte, glaube ich nicht. Dasselbe hat viel mehr Geist in wenigeren Worten, als die Dissertationen, hat durchgängig gesunden Sinn, keine leere Deklamationen, keine Ostentation, ist bundig und treffend, dabei im Ton eines wohlmeinend ratenden Freundes geschrieben; da hingegen die Dissertationen meistens im scheltenden und vorwersenden Tone reden. Der Gehalt beider Bücher ist im ganzen derselbe; nur daß das Encheiridion höchst wenig vom Theismus der Dissertationen hat. — Bielleicht war das Encheiridion das eigene Kompendium des Epistet, welches er seinen Zushörern diktierte; die Dissertationen aber, das seinen, jenes kommentierenden, freien Vorträgen vom Arrian nachgesschriebene Hest.

#### \$ 7.

# Meuplatonifer.

Die Lektüre ber Neuplatoniker erfordert viel Gebuld; weil es ihnen fämtlich an Form und Bortrag gebricht. Bei weitem besser, als die andern, ist jedoch, in dieser hinssicht, Porphyrius: er ist der einzige, der deutlich und zusammenhängend schreibt; so daß man ihn ohne Widers

willen lieft.

Hingegen ist der schlechteste Jamblichos in seinem Buche De mysteriis Aegyptiorum: er ist voll krassen Abersglaubens und plumper Dämonologie, und dazu eigensinnig. Iwar hat er noch eine andere, gleichsam esoterische Ansicht der Magie und Theurgie: doch sind seine Ausschlässer diese nur flach und unbedeutend. Im ganzen ist er ein schlechter und unerquicklicher Stribent: beschränkt, verschroben, grodsabergläubisch, konfus und unklar. Man sieht deutlich, daß was er lehrt durchaus nicht aus seinem eigenen Nachbensen entsprungen ist; sondern es sind fremde, oft nur halb verstandene, aber desto hartnäckiger behauptete Dogmen: daher auch ist er voll Widersprüche. Allein man will jetzt das genannte Buch dem Jamblichos absprechen, und ich möchte dieser Meinung beistimmen, wenn ich die langen Auszüge aus seinen verlorenen Werken lese, die Stodäos uns ausbehalten hat, als welche ungleich besser sind, als jenes Buch De mysteriis und gar manchen guten Gedanken der Neusplatonischen Schule enthalten.

Proflus nun wieder ift ein seichter, breiter, fader Schwätzer. Sein Kommentar zu Platos Alfibiades, einem der schlechtesten Platonischen Dialogen, der auch unecht sein mag, ist das breiteste, weitschweifigste Gewäsche von der

Welt. Da wird über jedes, auch das unbedeutendste Wort Platos endlos geschwätt und ein tiefer Sinn barin gesucht. Das von Plato mythisch und allegorisch Gesagte wird im eigentlichen Sinne und streng dogmatisch genommen, und alles ins Abergläubische und Theosophische verdreht. Den-noch ist nicht zu leugnen, daß in der ersten Hälfte jenes Rommentars einige fehr gute Gedanken anzutreffen find, Die aber wohl mehr ber Schule, als bem Proflus angehören Ein höchst gewichtiger Sat sogar ift es, ber ben Fasciculum primum partis primae befchließt: αί των ψογων εφεσείς τα μεγίστα συντελουσί προς τους βίους, και ου πλαττομενοις εξωθεν εοικαμεν, αλλ' εφ' έαυτων προβαλλομεν τας αίρεσεις, καθ' άς διαζωμεν (animorum appetitus, ante hanc vitam concepti, plurimam vim habent in vitas eligendas, nec extrinsecus fictis similes sumus, sed nostra sponte facimus electiones, secundum quas deinde vitas transigimus). Das hat freilich seine Wurzel im Blato, kommt aber auch nahe an Kants Lehre vom intelligibeln Charafter und steht gar hoch über den platten und bornierten Lehren von der Freiheit des individuellen Willens, der jedesmal so und auch anders kann, mit welchen unsere Philosophieprofessoren, ftets den Katechismus vor Augen habend, fich bis auf den heutigen Tag schleppen. Augustinus und Luther ihrerseits hatten sich mit der Gnadenwahl geholfen. Das war gut für jene gottergebenen Zeiten, da man noch bereit war, wenn es Gott gefiele, in Gottes Namen zum Teufel zu fahren: aber in unfrer Zeit ift nur bei ber Afeitat bes Willens Schut zu finden, und muß erkannt werden, daß. wie Proflus es hat, ou πλαττομένοις εξωθέν εοιχαμέν.

Plotinos nun endlich, der wichtigste von allen, ift sich selber sehr ungleich, und die einzelnen Enneaden sind von höchst verschiedenem Wert und Gehalt: die vierte ist vortrefslich. Darstellung und Stil sind jedoch auch bei ihm meistenteils schlecht: seine Gedanken sind nicht geordnet, nicht vorher überlegt; sondern er hat eben in den Tag hineinzgeschrieden, wie es kam. Bon der liederlichen, nachlässigen Art, mit der er dabei zu Werke gegangen, berichtet, in seiner Biographie, Porphyrius. Daher übermannt seine breite, langweilige Weitschweisigkeit und Konfusion oft alke Eeduld, so daß man sich wundert, wie nur dieser Wust hat auf die Nachwelt kommen können. Meistens hat er den Stil eines Kanzelredners, und wie dieser das Evangelium,

so tritt er Platonische Lehren platt: wobei auch er was Plato mythisch, ja halb metaphorisch gesagt hat zum ausstrücklichen prosaischen Ernst herabzieht, und stundenlang am selben Gedanken kaut, ohne aus eigenen Mitteln etwas hinzuzuthun. Dabei verfährt er revelierend, nicht demonsstrierend, spricht also durchgängig ex tripode, erzählt die Sahen, wie er sie sich denkt, ohne sich auf eine Begründung irgend einzulassen. Und dennoch sind bei ihm große, wichtige und tiessinnige Wahrheitenzu sinden, die er auch allerzdings selbst verstanden hat: denn er ist keineswegs ohne Einsicht; daher er durchaus gelesen zu werden verdient und

die hiezu erforderliche Geduld reichlich belohnt.

Den Aufschluß über diese widersprechenden Gigenschaften bes Plotinos finde ich darin, daß er, und die Neuplatonifer überhaupt, nicht eigentliche Philosophen, nicht Selbstdenfer find: sondern was sie vortragen ist eine fremde, überkommene. jedoch von ihnen meistens wohl verdauete und affimilierte Lehre. Es ift nämlich indo-ägnptische Weisheit, die sie ber griechischen Philosophie haben einverleiben wollen und als hiezu paffendes Verbindungsglied, oder Ueberganasmittel, oder monstruum, die Platonische Philosophie, namentlich ihrem ins Mustische hinüberspielenden Teile nach, gebrauchen. Bon Diesem indischen, durch Negypten vermittelten Ursprunge ber Meuplatonischen Dogmen zeugt zunächst und unleugbar die ganze All-Eins-Lehre des Plotinos, wie wir sie vorzüglich in der vierten Enneade dargestellt finden. Gleich das erste Rapitel bes ersten Buches berselben, περι ουσιας ψυχης, gibt, in großer Kürze, die Grundlehre seiner ganzen Philosophie, von einer poxy, die ursprünglich eine und nur mittelft ber Rörperwelt in viele zersplittert fei. Besonders intereffant ift das achte Buch diefer Enneade, welches darftellt, wie jene dorn durch ein fündliches Streben in diesen Zustand ber Bielheit geraten sei: sie trage bennach eine doppelte Schuld. erstlich die ihres Herabkommens in diese Welt, und zweitens Die ihrer fündhaften Thaten in berfelben: für jene buge fie burch das zeitliche Dasein überhaupt; für diese, welche die geringere, durch die Seelenwanderung (c. 5). Offenbar berfelbe Gedanke, wie die driftliche Erbfunde und Partikular= fünde. Bor allem lesenswert aber ift bas 9. Buch, woselbst. im Rap. 3, ει πασαι αί ψυχαι μια, aus der Ginheit jener Weltseele, unter anderm, die Bunder des animalischen Magnetismus erklärt werden, namentlich die auch jest vorfommende Erscheinung, daß die Somnambule ein leise gesprochenes Wort in größter Entfernung vernimmt, - was freilich durch eine Kette mit ihr in Rapport stehender Ber= fonen vermittelt werden muß. - Sogar tritt beim Plotinos, wahrscheinlich zum erstenmal in der occidentalischen Philosophie, der im Drient schon damals längst geläufige Ibealismus auf, da (Enn. III, L. 7, c. 10) gelehrt wird, die Seele habe die Welt gemacht, indem sie aus der Ewigkeit in die Zeit trat; mit der Erläuterung: ου γαρ τις αυτου τουδε του παντος τοπος η ψυχη (neque est alter hujus universi locus, quam anima), ja, die Joealität der Zeit wird ausgesprochen, in den Worten: δει δε ουν εξωθεν της ψυχης λαμβανειν τον χρονον, ώσπερ ουδε τον αιωνα εκει εξω του οντος (oportet autem nequaquam extra animam tempus accipere). Jenes exet (jenseits) ist der Gegensat des endade (diesseits) und ein ihm fehr geläufiger Begriff, ben er näher erflärt burch rosmos vontos und rosmos aisyntos (mundus intelligibilis et sensibilis), auch durch ta anw, nat ta natw. Die Idealität der Zeit erhält noch, in Rap. 11 und 12, fehr gute Erläuterungen. Daran knupft sich die schöne Erflärung, daß wir in unserm zeitlichen Zustande nicht sind, was wir sein sollen und möchten, daher wir von der Zufunft stets das Bessere erwarten und der Erfüllung unsers Mangels entgegensehn, woraus benn die Butunft und ihre Bedingung, die Zeit, entsteht (c. 2 et 3). Ginen ferneren Beleg bes indischen Ursprungs gibt uns bie von Samblichos (De mysteriis, Sect. 4, c. 4 et 5) vorgetragene Metem= psychosenlehre, wie auch ebendaselbst (Sect. 5, c. 6) die Lehre von der endlichen Befreiung und Erlöfung aus ben Banden bes Geborenwerdens und Sterbens, dorng nadapsig, nat toλειωσις, και ή απο της γενεσεως απαλλαγη, ιιπό (c. 12) το εν ταις θυσιαις πυρ ήμας απολυει των της γενεσεως δεσμων, αίγο eben jene, in allen indischen Religionsbüchern vorgetragene Verheißung, welche englisch durch final emancipation, als Erlösung, bezeichnet wird. Hiezu kommt endlich noch (a. a. D. Sect. 7, c. 2) ber Bericht von einem ägyptischen Symbol, welches einen schaffenden Gott, der auf dem Lotus sitt, darftellt: offenbar ber weltschaffende Brahma, sigend auf der Lotusblume, die dem Nabel des Wischnu entsprießt, wie er häufig abgebildet ist, 3. B. in Langlès, Monuments de l'Hindoustan, Vol. 1, ad p. 175; in Coleman's Mythology of the Hindus, Tab. 5, u. a. m. Dies Symbol ift,

als sicherer Beweis des hindostanischen Ursprungs der ägyptischen Religion, höchst wichtig, wie, in derselben Hinsicht, auch die vom Porphyrius, De abstinentia, Lid. II, gezebene Nachricht, daß in Legypten die Kuh heilig war und nicht geschlachtet werden durste. — Sogar der von Porphyrius, in seinem Leben des Plotinos, erzählte Umstand, daß dieser, nachdem er mehrere Jahre Schüler des Ammonius Sakfas gewesen, mit dem Heere Gordians nach Persien und Indien hat gehn wollen, was durch Gordians Niederlage und Tod vereitelt wurde, deutet darauf hin, daß die Lehre des Ammonius indischen Ursprungs war und Plotinos sie jett aus der Duelle reiner zu schöpfen beabsichtigte. Derzselbe Porphyrius hat eine aussührliche Theorie der Metempsychose geliesert, die ganz im indischen Sinn, wiewohl mit Platonischer Psychologie verbrämt, ist: sie steht in des Stobäos Eklogen, L. I, c. 52, § 54.

### § 8.

# Snoftifer.

Die Kabbalistische und die Enostische Philosophie, bei deren Urhebern, als Juden und Christen, der Monotheismus vorweg feststand, sind Versuche, den schreienden Widerspruch zwischen der Hervordringung der Welt durch ein allmächtiges, allgütiges und allweises Wesen, und der traurigen, mangelhasten Beschaffenheit eben dieser Welt aufzuheben. Sie sühren daher, zwischen die Welt und jene Weltursache, eine Reihe Mittelwesen ein, durch deren Schuld ein Abfall und durch diesen erst die Welt entstanden sein Winister. Angedeutet war dies Versahren freilich schon wurch den Mythos vom Sündensall, der überhaupt der Glanzpunkt des Judentums ist. Jene Wesen num also sind, dei den Gnostistern, das akapowia, die Neonen, die dan, der Demiurgos u. s. w. Die Reihe wurde von jedem Enostister beliebig verlängert.

Das ganze Verfahren ist dem analog, daß, um den Biderspruch, den die angenommene Verbindung und wechselsseitige Einwirkung einer materiellen und immateriellen Substanz im Menschen mit sich führt, zu mildern, physiologische

Philosophen Mittelwesen einzuschieben suchten, wie Nervenflüssigkeit, Nervenäther, Lebensgeister u. bgl. Beides verbect, was es nicht aufzuheben vermag.

#### § 9.

## Scotus Erigena.

Diefer bewundernswürdige Mann gewährt uns ben interessanten Unblid bes Rampfes zwischen felbsterkannter, felbstaeschaueter Wahrheit und lokalen, durch frühe Einimpfung fixierten, allem Zweifel, wenigstens allem bireften Angriff, entwachsenen Dogmen, nebst bem baraus hervorgehenden Streben einer edlen Natur, die fo entstandene Diffonang irgendwie zum Ginklang gurudzuführen. Dies fann bann aber freilich nur daburch geschehn, daß die Dogmen gewendet. gedreht und nötigenfalls verdreht werden, bis sie sich der selbsterkannten Wahrheit nolentes volentes anschmiegen, als welche das dominierende Prinzip bleibt, jedoch genötigt wird, in einem feltsamen und fogar beschwerlichen Gewande einherzugehn. Diese Methode weiß Erigena, in feinem großen Werke De divisione naturae, überall mit Glück durchzuführen, bis er endlich auch an den Ursprung des Uebels und der Sünde, nebst den angedrohten Qualen der Hölle, sich damit machen will: hier scheitert fie, und zwar am Optimismus, ber eine Folge bes judischen Monotheismus ift. Er lehrt, im fünften Buch, die Rüdfehr aller Dinge in Gott und die metaphysische Ginheit und Unteilbarfeit ber gangen Menschheit, ja, ber gangen Natur. Nun fragt fich: wo bleibt die Gunde? fie kann nicht mit in den Gott; wo ift die Hölle, mit ihrer endlosen Qual, wie fie verheißen worden? - wer foll hinein? die Menschheit ift ja erlöft, und zwar gang. - hier bleibt das Dogma unüberwindlich. Erigena windet fich kläglich, burch weitläuftige Sophismen, die auf Worte hinauslaufen, wird endlich zu Widersprüchen und Absurditäten genötigt, zumal da die Frage nach bem Urfprung der Sünde unvermeidlicherweise mit hineingekommen, dieser nun aber weder in Gott, noch auch in dem von ihm geschaffenen Willen liegen kann; weil sonst Gott der Urheber ber Gunde mare; welches lettere er vortrefflich einfieht, S. 287 ber Orforber Editio princeps von 1681. Nun wird

er zu Absurditäten getrieben: ba foll die Gunde weder eine Ursache noch ein Subjett haben: malum incausale est, .... penitus incausale et insubstantiale est: ibid. — Der tiefere Grund dieser Uebelstände ist, daß die Lehre von ber Erlöfung der Menschheit und der Welt, welche offenbar indischen Ursprungs ift, eben auch die indische Lehre voraus= fett, nach welcher ber Urfprung ber Welt (biefes Sanfara ber Buddhaiften) felbst schon vom Uebel, nämlich eine fundliche That des Brahma ift, welcher Brahma nun wieder wir eigentlich felbst find: benn die indische Muthologie ift überall durchsichtig. Singegen im Christentum hat jene Lehre von der Erlösung der Welt gepfropft werden muffen auf ben judifchen Theismus, wo ber Berr die Welt nicht nur gemacht, sondern auch nachher fie vortrefflich gefunden hat: παντα καλα λιαν. Hinc illae lacrimae: hieraus erwachsen jene Schwierigkeiten, die Erigena vollkommen erkannte, wiewohl er, in seinem Zeitalter, nicht wagen durfte, das Uebel an der Wurzel anzugreifen. Inzwischen ist er von hindosta-nischer Milbe: er verwirft die vom Christentum gesetzte ewige Berdammnis und Strafe: alle Kreatur, vernünftige, tierische, vegetabilische und leblose, muß, ihrer innern Effenz nach, felbst durch ben notwendigen Lauf ber Natur, zur ewigen Geligfeit gelangen: benn fie ift von ber ewigen Bute ausgegangen. Aber ben Beiligen und Gerechten allein wird die gangliche Ginheit mit Gott, Deificatio. Uebrigens ift Erigena fo redlich, die große Verlegenheit, in welche ihn ber Urfprung des liebels verfett, nicht zu verbergen: er legt fie, in ber angeführten Stelle bes fünften Buches, beutlich bar. In der That ift der Ursprung des Uebels die Klippe, an welcher, so gut wie ber Pantheismus, auch ber Theismus scheitert: benn beibe implizieren Optimismus. Nun aber find das Uebel und die Sünde, beide in ihrer furchtbaren Größe, nicht wegzuleugnen, ja, durch die verheißenen Strafen für die lettere, wird das erstere nur noch vermehrt. Woher nun alles bieses, in einer Welt, die entweder selbst ein Gott, ober das wohlgemeinte Werk eines Gottes ift? Wenn die theistischen Gegner bes Bantheismus biefem entgegenschreien: "Was? alle die bofen, ichredlichen, icheuglichen Wefen follen Gott fein?" - fo fonnen die Bantheiften erwidern: "Wie? alle jene bofen, ichrecklichen, ichenflichen Wefen foll ein Gott, de gaieté de cœur, hervorgebracht haben?" — In berselben Not, wie hier, finden wir den Erigena auch noch in dem andern seiner auf uns gekommenen Werke, bem Buche De praedestinatione, welches jedoch dem De divisione naturae weit nachsteht; wie er benn in bemselben auch nicht als Philosoph, sondern als Theolog auftritt. Auch hier also qualt er sich erbarmlich mit jenen Widersprüchen, welche ihren letzten Grund darin haben, daß das Christentum auf bas Judentum geimpft ift. Seine Bemühungen ftellen folde aber nur in noch helleres Licht. Der Gott foll alles, alles und in allem alles gemacht haben; das steht fest: - "folg= lich auch das Böse und das Nebel". Diese unausweichbare Konsequenz ist wegzuschaffen und Erigena sieht sich genötigt, erbärmliche Wortklaubereien vorzubringen. Da follen das Nebel und das Bose gar nicht fein, sollen also nichts fein. - Den Teufel auch! - Der aber der freie Wille foll an ihnen schuld sein: diesen nämlich habe der Gott zwar geschaffen, jedoch frei; baher es ihn nicht angeht, was derfelbe nachher vornimmt: denn er war ja eben frei, d. h. kounte fo und auch anders, konnte also gut, sowohl wie schlecht sein. — Bravo! — Die Wahrheit aber ift, daß Freisein und Geschaffensein zwei einander aufhebende, also fich widersprechende Gigenschaften find; daher die Behaup= tung, Gott habe Wefen geschaffen, und ihnen zugleich Freiheit des Willens erteilt, eigentlich besagt, er habe sie gesichaffen und zugleich nicht geschaffen. Denn operari sequitur esse. d. h. die Wirkungen, ober Aftionen, jedes irgend möglichen Dinges können nie etwas anders, als die Folge feiner Beschaffenheit sein; welche selbst jogar nur an ihnen erkannt wird. Daher mußte ein Wesen, um in dem hier geforderten Sinne frei zu fein, gar feine Beschaffenheit haben, d. h. aber gar nichts fein, also sein und nicht sein zugleich. Denn was ift muß auch etwas fein: eine Existenz ohne Effenz läßt fich nicht einmal benten. Ift nun ein Wefen geschaffen; so ift es fo geschaffen, wie es beschaffen ift: mithin ift es ichlecht geichaffen, wenn es ichlecht be-Schaffen ift, und ichlecht beschaffen, wenn es ichlecht handelt, d. h. wirft. Demgufolge malgt die Schuld der Welt, eben wie ihr Uebel, welches so wenig wie jene abzuleugnen ist, sich immer auf ihren Urheber zuruck, von welchem es abzuwälzen, wie früher Augustinus, so hier Scotus Erigena sich jämmerlich abmuhet.

Soll hingegen ein Wesen moralisch frei sein; so barf es nicht geschaffen sein, sondern muß Aseität haben, b. h.

ein ursprüngliches, aus eigener Urkraft und Machtvoll= kommenheit eriftierendes sein, und nicht auf ein anderes zurudweifen. Dann ift fein Dafein fein eigener Schöpfungsaft, ber sich in der Zeit entfaltet und ausbreitet, zwar eine ein für allemal entschiedene Beschaffenheit dieses Wesens an den Tag legt, welche jedoch sein eigenes Werk ift, für beren fäntliche Neußerungen die Verantwortlichkeit also auf ihm felbst haftet. — Soll nun ferner ein Wesen für sein Thun verantwortlich, also soll es zurechnungsfähig sein; so muß es frei sein. Also aus ber Berantwortlichkeit und Imputabilität, die unfer Gewiffen ausfagt, folgt fehr sicher, daß der Wille frei fei, hieraus aber wieder, daß er das Ursprüngliche selbst, mithin nicht bloß das Handeln, sondern schon das Dasein und Wefen des Menschen sein eigenes Werk sei. Ueber alles dieses verweise ich auf meine Ubhandlung über die Freiheit des Willens, wo man es aus-führlich und unwiderleglich auseinandergesett findet; baher eben die Philosophieprofessoren diese gefrönte Preisschrift durch das unverbrüchlichfte Schweigen zu fefretieren gefucht haben. — Die Schuld ber Gunde und bes Uebels fällt allemal von der Ratur auf ihren Urheber gurud. Ift nun diefer der in allen ihren Erscheinungen sich darstellende Wille felbst; so ist jene an den rechten Mann gefommen: foll es hingegen ein Gott fein; fo widerspricht die Urheberschaft ber Gunde und bes Uebels feiner Göttlichfeit. -

Beim Lesen des Dionysius Areopagita, auf den Erigena sich so häusig beruft, habe ich gefunden, daß derzselbe ganz und gar sein Borbild gewesen ist. Sowohl der Pantheismus Erigenas, als seine Theorie des Bösen und des Uebels, sindet sich, den Grundzügen nach, schon beim Dionysius: freilich aber ist bei diesem nur angedeutet was Erigena entwickelt, mit Kühnheit ausgesprochen und mit Fener dargestellt hat. Erigena hat unendlich mehr Geist, als Dionysius: allein den Stoff und die Nichtung der Betrachtungen hat ihm Dionysius gegeben und ihm also mächtig vorgearbeitet. Daß Dionysius unecht sei, thut nichts zur Sache, es ist gleichviel, wie der Verfasser des Buches De divinis nominidus geheißen hat. Da er indessen wahrscheinlich in Alexandrien lebte, so glaube ich, daß er, auf eine anderweitige, uns unbekannte Art, auch der Kanal gewesen ist, durch welchen ein Tröpschen indischer Beisheit bis zum Erigena gelangt sein mag; da, wie Colebroofe

in seiner Abhandlung über die Philosophie der Hindu (in Colebrooke's Miscellaneous essays Vol. I, p. 244) bemerkt hat, der Lehrsatz III der Karika des Kapila sich beim Erigena sindet.

#### § 10.

#### Die Scholastif.

Den eigentlich bezeichnenden Charafter der Scholastif möchte ich darin sehen, daß ihr das oberste Kriterium der Bahrheit die heilige Schrift ist, an welche man dennach von jedem Vernunftschluß noch immer appellieren kann. — Zu ihren Sigentümlichseiten gehört, daß ihr Vortrag durchzgängig einen polemischen Charafter hat: jede Untersuchung wird bald in eine Kontroverse verwandelt, deren pro et contra neues pro et contra erzeugt und ihr dadurch den Stoff gibt, der ihr außerdem dals außgehn würde. Die verdorgene, letzte Wurzel dieser Sigentümlichseit liegt aber in dem Widersstreit zwischen Bernunft und Offenbarung.

Die gegenseitige Berechtigung des Nealismus und Nominalismus und dadurch die Möglichkeit des so Lange und hartnäckig geführten Streites darüber läßt sich

folgendermaßen recht faglich machen.

Die verschiedenartigsten Dinge nenne ich rot, wenn sie diese Farbe haben. Offenbar ist rot ein bloßer Name, durch den ich diese Erscheinung bezeichne, gleichviel, woran sie vorkomme. Ebenso nun sind alle Gemeindegriffe bloße Namen, Sigenschaften zu bezeichnen, die an verschiedenen Dingen vorkommen: diese Dinge hingegen sind das Wirkliche und Reale. So hat der Nominalismus offensbar recht.

Hingegen wenn wir beachten, daß alle jene wirklichen Dinge, welchen allein die Realität soeben zugesprochen wurde, zeitlich sind, folglich bald untergehn; während die Eigenschaften, wie rot, hart, weich, lebendig, Pflanze, Pferd, Mensch, welche es sind, die jene Namen bezeichnen, davon unangesochten fortbestehn und demzusolge allezeit dasind; so sinden wir, daß diese Eigenschaften, welche eben durch Gemeinbegriffe, deren Bezeichnung jene Namen sind, gedacht werden, frast ihrer unvertigbaren Existenz, viel mehr

Realität haben; daß mithin diese den Begriffen, nicht ben Einzelwesen, beizulegen sei: bennach hat der Realiss

mus recht.

Der Nominalismus führt eigentlich zum Materialismus: benn, nach Aufhebung fämtlicher Eigenschaften, bleibt am Ende nur die Materie übrig. Sind nun die Begriffe bloße Namen, die Einzeldinge aber das Reale; ihre Eigenschaften, als einzelne an ihnen, vergänglich; so bleibt als das Kortbestehende, mithin Reale, allein die Materie.

Genau genommen nun aber kommt die oben dargelegte Berechtigung des Realismus eigentlich nicht ihm, sondern der Platonischen Ideenlehre zu, deren Erweiterung er ist. Die ewigen Formen und Eigenschaften der natürlichen Dinge, sidy, sind es, welche unter allem Wechsel fortbestehn und denen daher eine Realität höherer Art beizulegen ist, als den Individuen, in denen sie sich darstellen. Singegen den bloßen, nicht anschaulich zu belegenden Abstraktis ist das nicht nachzurühmen: was ist z. B. Reales an solchen Begriffen wie "Verhältnis, Unterschied, Sonderung, Nachzteil, Unbestimmtheit" u. dgl. m.?

Eine gewisse Berwandtschaft, oder wenigstens ein Parallelismus der Gegensätze, wird augensällig, wenn man den Plato dem Aristoteles, den Augustinus dem Pelagius, die Realisten den Nominalisten gegenüberstellt. Man könnte behaupten, daß gewissermaßen ein polares Auseinandertreten der menschlichen Denkweise hierin sich kundgäbe, — welches, höchst merkwürdigerweise, zum erstenmale und am entschiez densten sich in zwei sehr großen Männern ausgesprochen hat,

die zugleich und nebeneinander lebten.

## § 11.

#### Baco von Verulam.

In einem anderen und spezieller bestimmten Sinn, als der eben bezeichnete, war der ausdrückliche und absichtliche Gegensatzum Aristoteles Baco von Verulam. Jener nämlich hatte zuvörderst die richtige Methode, um von allzgemeinen Wahrheiten zu besondern zu gelangen, also den Weg abwärts, gründlich dargelegt: das ist die Syllogistik,

das Organum Aristotelis. Dagegen zeigte Baco den Weg aufwärts, indem er die Methode, von besondern Wahr-heiten zu allgemeinen zu gelangen, darlegte: dies ist die Induftion, im Gegensat jur Deduftion, und ihre Darstellung ift das Novum organum, welcher Ausdruck, im Gegenfat zum Ariftoteles gewählt, befagen foll: "eine gang andre Manier es anzugreifen". — Des Ariftoteles, aber noch viel mehr ber Aristoteliker Irrtum lag in ber Boraus: fetung, daß fie eigentlich ichon alle Wahrheit befäßen, daß biefe nämlich enthalten sei in ihren Agiomen, also in gewissen Sätzen a priori, oder die für solche gelten, und daß es, um die besonderen Wahrheiten zu gewinnen, bloß der Ableitung aus jenen bedürfe. Ein Aristotelisches Beispiel hievon gaben seine Bücher De coelo. Dagegen nun zeigte Baco, mit Recht, daß jene Axiome folden Gehalt gar nicht hätten, daß die Wahrheit noch gar nicht in dem damaligen Snitem des menfchlichen Wiffens läge, vielmehr außerhalb, also nicht baraus zu entwickeln, sondern erst hineinzubringen ware, und daß folglich erft durch Induttion allgemeine und mahre Sage, von großem und reichem Inhalt, gewonnen werden mükten.

Die Scholastifer, an der Hand des Aristoteles, dachten: wir wollen zuwörderst das Allgemeine seststellen: das Besondere wird daraus fließen, oder mag überhaupt nachher darunter Plat sinden, wie es kann. Wir wollen demnach zuwörderst ausmachen, was dem Ens, dem Dinge übershaupt zukomme: das den einzelnen Dingen Sigentümliche mag nachher allmählich, allenfalls auch durch die Erfahrung, herangebracht werden; am Allgemeinen kann das nie etwas ändern. — Baco dagegen sagte: wir wollen zuwörderst die einzelnen Dinge so vollständig, wie nur immer möglich, kennen lernen: dann werden wir zuletzt erkennen, was das

Ding überhaupt sei.

Inzwischen steht Baco dem Aristoteles darin nach, daß seine Methode zum Wege aufwärts keineswegs so regelzrecht, sicher und unsehlbar ist, wie die des Aristoteles zum Wege abwärts. Ja, Baco selbst hat, bei seinen physikalizschen Untersuchungen, die im neuen Organon gegebenen Regeln seiner Methode beiseite gesett.

Baco war hauptsächlich auf Physik gerichtet. Was er für diese that, nämlich von vorne anfangen, das that, gleich

barauf, für Metaphysik Cartefius.

## § 12.

## Die Philosophie der Neueren.

In den Rechenbüchern pflegt die Richtigkeit der Löfung eines Crempels sich durch das Aufgehen desselben, d. h. da= durch, daß fein Rest bleibt, fundzugeben. Mit der Lösung des Rätsels der Welt hat es ein ähnliches Bewandtnis. Sämtliche Sufteme und Rechnungen, die nicht aufgehn: fie laffen einen Reft, oder auch, wenn man ein chemisches Gleichnis vorzieht, einen unauflöslichen Nieberschlag. Diefer besteht barin, baß, wenn man aus ihren Gägen folgerecht weiter schließt, die Ergebniffe nicht zu ber vorliegenben realen Welt paffen, nicht mit ihr ftimmen, vielmehr manche Seiten derfelben dabei gang unerklärlich bleiben. Go 3. B. stimmt zu den materialistischen Systemen, welche aus der mit bloß mechanischen Eigenschaften ausgestatteten Materie, und gemäß den Gesetzen derselben, die Welt entstehn laffen, nicht die durchgängige bewunderungswürdige Zweckmäßigkeit der Natur, noch das Dasein der Erkenntnis, in welcher doch sogar jene Materie allererft sich darstellt. Dies also ist ihr Rest. - Mit den theistischen Systemen wiederum, nicht minder jedoch mit den pantheistischen, sind die überwiegenden physischen Uebel und die moralische Berderbnis der Welt nicht in Nebereinstimmung zu bringen: diese also bleiben als Rest ftehen, oder als unauflöslicher Niederschlag liegen. — Zwar ermangelt man in solchen Fällen nicht, dergleichen Refte mit Sophismen, nötigenfalls auch mit blogen Worten und Phrasen zuzudecken: allein auf die Länge hält das nicht Stich. Da wird dann wohl, weil doch das Exempel nicht aufgeht, nach einzelnen Rechnungsfehlern gesucht, bis man endlich sich gestehn muß, der Ansatz selbst sei falsch gewesen. Wenn hingegen die durchgängige Konjequenz und Zusammenftimmung aller Cape eines Spftems bei jedem Schritte begleitet ift von einer ebenso durchgängigen Nebereinstimmung mit der Erfahrungswelt, ohne daß zwischen beiden ein Miß= flang je hörbar würde; — so ist dies das Kriterium der Wahrheit besfelben, das verlangte Aufgehn des Rechnungs: erempels. Imgleichen, daß schon der Unfat falsch gewesen fei, will sagen, daß man die Cache schon anfangs nicht am rechten Ende angegriffen hatte, wodurch man nachher von Jrrtum zu Frrtum geführt wurde. Denn es ift mit der

Philosophie wie mit gar vielen Dingen: alles kommt barauf an, daß man fie am rechten Ende angreife. Das ju erklärende Phänomen ber Welt bietet nun aber ungählige Enden dar, von denen nur eines das rechte fein fann: es gleicht einem verschlungenen Fabengewirre, mit vielen baran hängenden, falfchen Endfaden: nur wer den wirklichen herausfindet, fann das Gange entwirren. Dann aber entwickelt fich leicht eines aus dem andern, und daran wird fenntlich, daß es das rechte Ende gewesen sei. Auch einem Labyrinth fann man es vergleichen, welches hundert Gingange barbietet, die in Korridore öffnen, welche alle, nach langen und vielfach verschlungenen Windungen, am Ende wieder hinausführen; mit Ausnahme eines einzigen, deffen Windungen wirklich jum Mittelpunkte leiten, wofelbft bas 3bol fteht. Sat man diesen Gingang getroffen, fo wird man den Weg nicht verfehlen: durch keinen andern aber kann man je zum Ziele gelangen. — Ich verhehle nicht, der Meinung zu sein, daß nur der Wille in uns das rechte Ende des Faden: gewirres, der wahre Gingang des Labyrinthes, fei.

Cartesius hingegen ging, nach dem Borgang der Metaphysik des Aristoteles, vom Begriff der Substanzaus, und mit diesem sehn wir auch noch alle seine Nachfolger sich schleppen. Er nahm jedoch zwei Arten von Substanzan: die denkende und die ausgedehnte. Diese sollten nun durch influxus physicus auseinander wirken; welcher sich aber bald als sein Rest auswies. Derselbe hatte nämslich statt, nicht bloß von außen nach innen, beim Borstellen der Körperwelt, sondern auch von innen nach außen, zwischen dem Willen (der undedenklich dem Denken zugezählt wurde) und den Leidesastionen. Das nähere Verhältnis zwischen diesen Urten der Substanz ward nun das Hauptproblem, wobei so große Schwierigkeiten entstanden, daß man infolge derselben zum System der Causes occasionelles und der Harmonia praestabilita getrieben wurde; nachdem die Spiritus animales, die beim Cartesius selbst die Sache vermittelt hatten, nicht ferner dienen wollten.\*) Malebranche nämlich hielt den Influxus physicus für undenkenten

<sup>\*)</sup> Uebrigens kommen die Spiritus animales schon vor dei Vanini, De naturae arcanis, Dial. 49, als bekannte Sache. Nielleicht ist ihr Urheber Willisius (De anima brutorum, Genevae 1680, p. 35 sq.). Flourens, De la vie et de l'intelligence, II, p. 72, schreibt sie dem Galenus zu. Za, schon Jamblichus, dei Stoköos (Eclog. L. I, c. 52, § 29) sührt sie ziemlich deutlich, als Lehre der Stoifer, an.

bar; wobei er jedoch in Erwägung zog, daß berselbe bei ber Schöpfung und Leitung ber Körperwelt burch einen Gott, der ein Geift ift, ohne Bedenken angenommen wird. Er fette also an beffen Stelle die Causes occasionelles und Nous voyons tout en Dieu: hier liegt sein Rest. - Much Spinoza, in feines Lehrers Fußstapfen tretend, ging noch von jenem Begriffe ber Substang auß; gleich als ob berfelbe ein Gegebenes mare. Jedoch erklärte er beide Arten ber Substanz, die benkende und die ausgedehnte, für eine und dieselbe; wodurch denn die obige Schwierigkeit ver-mieden war. Dadurch nun aber wurde seine Philosophie hauptsächlich negativ, lief nämlich auf ein bloßes Negieren ber zwei großen Cartesischen Gegensätze hinaus, indem er sein Identifizieren auch auf den andern von Cartesius aufgestellten Gegensat, Gott und Welt, ausbehnte. Das lettere war jedoch eigentlich bloße Lehrmethode, oder Darstellungsform. Es wäre nämlich gar zu anftößig gewesen, gerabezu zu fagen: "es ift nicht mahr, daß ein Gott diefe Welt gemacht habe, sondern sie existiert aus eigener Macht: vollkommenheit": daher wählte er eine indirekte Wendung und sagte: "die Welt selbst ist Gott"; — welches zu be-haupten ihm nie eingefallen sein würde, wenn er, statt vom Jubentum, hatte unbefangen von ber Ratur felbst ausgehn fonnen. Diese Wendung dient zugleich, seinen Lehrfaten ben Schein ber Positivität zu geben, mahrend sie im Grunde bloß negativ sind und er daher die Welt eigentlich unerklärt läßt; indem feine Lehre hinausläuft auf: "die Welt ift, weil fie ift; und ift wie fie ift, weil fie fo ift". (Dit biefer Phrase pflegte Fichte seine Studenten zu mustifizieren.) Die auf obigem Wege entstandene Deifikation der Welt ließ nun aber keine wahre Ethik zu und war zudem in schreiendem Widerspruch mit den physischen Uebeln und der moralischen Ruchlosiakeit dieser Welt. Bier also ift fein Reft.

Den Begriff der Substanz, von welchen dabei auch Spindza ausgeht, nimmt er, wie gesagt, als ein Gegebenes. Zwar desiniert er ihn, seinen Zwecken gemäß; allein er kümmert sich nicht um dessen Ursprung. Denn erst Locke war es, der, bald nach ihm, die große Lehre aufstellte, daß ein Philosoph, der irgend etwas aus Begriffen ableiten oder beweisen will, zuvörderst den Ursprung jedes solchen Begriffs zu untersuchen habe; da der Inhalt desselben, und was aus diesem folgen mag, gänzlich durch seinen Ursprung,

als die Quelle aller mittelst besselben erreichbaren Erfenntnis, bestimmt wird. Sätte aber Spinoga nach dem Ursprung jenes Begriffs der Substang geforscht; fo hatte er zulest finden muffen, daß diefer gang allein die Materie ist und baber der wahre Inhalt des Begriffs fein anderer, als eben bie wesentlichen und a priori angebbaren Gigenschaften dieser. In der That findet alles, was Spinoza seiner Substanz nachrühmt, seinen Beleg an der Materie, und nur da: sie ist unentstanden, also ursachlos, ewig, eine einzige und alleinige, und ihre Modifikationen sind Ausdehnung und Erfenntnis: lettere nämlich als ausschließliche Cigenschaft bes Gehirns, welches materiell ist. Spinoza ist benmach ein unbewußter Materialist: jedoch ist die Materie, welche, wenn man es ausführt, seinen Begriff realisiert und empirisch belegt, nicht die falsch gefaßte und atomistische des Demofritos und ber spätern frangofischen Materialiften, als welche feine andern, als mechanische Gigenschaften hat; sondern die richtig gefaßte, mit allen ihren unerklärlichen Dualitäten ausgestattete: über diesen Unterschied verweise ich auf mein Hauptwerf, Bb. 2, Kap. 24, S. 315 ff. (3. Aufl. S. 357 ff.) — Diese Methode, den Begriff der Substanz unbesehen aufzunehmen, um ihn zum Ausgangs-punkt zu machen, finden wir aber schon bei den Eleaten, wie besonders aus dem Aristotelischen Buche De Xenophane etc. zu ersehn. Auch Xenophanes geht aus vom ov, d. i. der Substang, und die Eigenschaften derfelben werden bemonstriert, ohne daß vorher gefragt ober gesagt würde, woher er benn feine Kenntnis von einem folden Dinge habe: geschähe hingegen dieses, so würde beutlich zu Tage kommen, wovon er eigentlich redet, d. h. welche Unschauung es zulett fei, die seinem Begriff zu Grunde liegt und ihm Realität erteilt; und da wurde am Ende wohl nur die Materie sich ergeben, als von welcher alles das gilt, was er sagt. In den folgenden Kapiteln, über Zeno, erstreckt nun die Nebereinstimmung mit Spinoza sich bis auf die Darftellung und die Ausdrücke. Man fann baber faum umhin anzunehmen, daß Spinoza diese Schrift gekannt und benutzt habe; da zu feiner Zeit Aristoteles, wenn auch vom Baco angegriffen, noch immer in hohem Unsehn stand, auch gute Ausgaben, mit lateinischer Verfion, vorhanden waren. Danach wäre benn Spinoza ein bloger Erneuerer ber Cleaten, wie Gaffendi des Epifur. Wir aber erfahren aber= mals, wie über die Maßen selten, in allen Fächern des Denkens und Wissens, das wirklich Reue und ganz Ur:

sprüngliche ift.

Nebrigens, und namentlich in formeller Hinsicht, beruht jenes Ausgehn bes Spinoza vom Begriff ber Gubftang auf bem falfchen Grundgebanken, ben er von seinem Lehrer Cartefius und biefer vom Unfelmus von Canterburn überfommen hatte, nämlich auf diesem, daß jemals aus der Essentia die Existentia hervorgehen könne, d. h. daß aus einem bloßen Begriff ein Dasein sich folgern lasse, welches bemgemäß ein notwendiges sein würde; ober mit andern Worten, bag, vermöge ber Beschaffenheit, ober Definition, einer bloß gebachten Sache, es notwendig werde, baß fie nicht mehr eine bloß gedachte, sondern eine wirklich vor-handene sei. Cartesius hatte diesen falschen Grundgebanken angewandt auf den Begriff des Ens perfectissimum; Spinoza aber nahm ben ber Substantia ober Causa sui, (welches lettere eine Contradictio in adjecto ausspricht): man sehe feine erfte Definition, Die sein πρωτον ψευδος ift, am Gingang ber Ethik, und bann prop. 7 bes erften Buchs. Der Unterschied ber Grundbegriffe beiber Philosophen besteht beinahe nur im Ausdruck: bem Gebrauche berfelben aber als Ausgangspunkte, also als Gegebener, liegt beim einen, wie beim andern, die Berkehrtheit zum Grunde, aus der abstraften Borstellung die anschauliche entspringen zu lassen; während in Wahrheit alle abstratte Borftellung aus ber anschaulichen entsteht und baher durch diese begründet wird. Mir haben also hier ein fundamentales borepov moorepov.

Eine Schmierigkeit besonderer Art hat Spinoza sich dadurch aufgedürdet, daß er seine alleinige Substanz Deus nannte. Da dieses Wort zur Bezeichnung eines ganz andern Begriffs bereits eingenommen war und er nun fortwährend zu kämpsen hat gegen die Mißverständnisse, welche daraus entstehen, daß der Leser, statt des Begriffs, den er nach Spinozas ersten Erklärungen bezeichnen soll, immer noch den damit verbindet, den es sonst bezeichnet. Hätte er das Wort nicht gebraucht, so wäre er langer und peinlicher Erzörterungen im ersten Buche überhoben gewesen. Aber er that es, damit seine Lehre weniger Anstoß fände; welcher Zwed bennoch versehst wurde. So aber durchzieht eine gewisse Doppelsinnigkeit seinen ganzen Vortrag, den man beshalb einen gewissernaßen allegorischen nennen könnte;

zumal er es mit ein paar anderer Begriffe auch so hält;
— wie oben (in der ersten Abhandlung) bemerkt worden. Wie viel klarer, folglich besser, würde seine sogenannte Ethik ausgefallen sein, wenn er geradezu, wie es ihm zu Sinn war, geredet und die Dinge bei ihrem Namen genannt hätte; und wenn er überhaupt seine Gedanken, nehst ihren Gründen, aufrichtig und naturgemäß dargelegt hätte, statt sie in die spanischen Stiesel der Propositionen, Demonstrationen, Scholien und Korollarien eingeschnürt auftreten zu lassen, in dieser der Geometrie abgeborgten Sinkleidung, welche statt der Philosophie die Gewisheit zener zu geben, vielmehr alle Bedeutung verliert, sobald nicht die Geometrie mit ihrer Konstruktion der Begriffe darin steckt; daher es auch hier heißt: eucullus non facit monachum.

Im zweiten Buche legt er die zwei Modi seiner alleinigen Substanz dar als Ausdehnung und Borstellung (extensio et cogitatio), welches eine offendar salsche Einteilung ist, da die Ausdehnung durchaus nur für und in der Borstellung da ist, also dieser nicht entgegenzusehen, sondern unterzus

ordnen war.

Daß Spinoza überall ausdrücklich und nachdrücklich die Laetitia preist und sie als Bedingung und Kennzeichen jeder lobenswerten Handlung aufstellt, dagegen alle Tristitia unbedingt verwirft, obschon sein A. T. ihm sagte: "Es ist Trauern beffer denn Lachen; denn durch Trauern wird das Herz gebeffert" (Kohel. 7, 4) — dies alles thut er bloß aus Liebe zur Ronfequeng: benn ift biefe Welt ein Gott; fo ift fie Selbstzweck und muß sich ihres Daseins freuen und rühmen, also saute Marquis! semper lustig, nunquam traurig! Pantheismus ift wesentlich und notwendig Optimismus. Diefer obligate Optimismus nötigt ben Spinoza noch zu manchen andern falschen Konsequenzen, unter denen die abfurden und fehr oft emporenden Cate feiner Moral= philosophie obenan stehen, welche im 16. Kap. seines Tractatus theologico-politicus bis zur eigentlichen Infamie anwachsen. Singegen läßt er bisweilen die Konfeguenz da aus den Augen, wo sie zu richtigen Ansichten geführt haben wurde, g. B. in feinen fo unwürdigen wie falschen Gaten über die Tiere. (Eth. Pars IV, Appendicis cap. 26, et ejusdem Partis prop. 37, Scholion.) Hier redet er eben wie ein Jude es versteht, gemäß den Kap. 1 und 9 der Genesis, so daß dabei uns andern, die wir an reinere und

würdigere Lehren gewöhnt find, ber Foetor judaicus übermannt. Hunde scheint er gang und gar nicht gekannt zu haben. Auf ben empörenden Sat, mit dem besagtes Kap. 26 anhebt: Praeter homines nihil singulare in natura novimus, cujus mente gaudere et quod nobis amicitia, aut aliquo consuetudinis genere jungere possumus, erteilt die beste Antwort ein spanischer Belletrist unserer Tage (Larra, pseudonym Figaro, im Doncel c. 33): El que no ha tenido un perro, no sabe lo que es querrer y ser querido. (Wer nie einen Sund gehalten hat, weiß nicht was lieben und geliebt fein ift.) Die Tierqualereien, welche, nach Colerus, Spinoza, zu feiner Beluftigung und unter herzlichem Lachen, an Spinnen und Fliegen zu verüben pflegte, entsprechen nur zu sehr seinen hier gerügten Sätzen, wie auch gesagten Rapiteln der Genesis. Durch alles biefes ift benn Spinozas "Ethica" durchmeg ein Gemifch von Falschem und Wahrem, Bewunderungswürdigem und Schlechtem. Gegen das Ende derfelben, in der zweiten Sälfte des letten Teils, sehen wir ihn vergeblich bemüht, sich felber flar zu werden: er vermag es nicht: ihm bleibt daher nichts übrig als myftisch zu werden, wie hier geschieht. 11m bemselben gegen diefen allerdings großen Beift nicht ungerecht zu werden, muffen wir bedenken, daß er noch zu wenig vor sich hatte, etwan nur den Cartefius, Malebranche, Hobbes, Jordanus Brunus. Die philosophischen Grundbegriffe waren noch nicht genugfam durchgearbeitet, die Probleme nicht gehörig ventiliert.

Leibniz ging ebenfalls vom Begriff der Substanzals einem Gegebenen aus, faßte jedoch hauptsächlich ins Auge, daß eine solche unzerstördar sein müsse: zu diesem Behuf mußte sie einfach sein, weil alles Ausgedehnte teildar und somit zerstördar wäre: folglich war sie ohne Ausdehnung, also immateriell. Da blieben für seine Substanz seine andere Prädisate übrig, als die geistigen, also Berception, Denken und Begehren. Solcher einfacher geistiger Substanzen nahm er nun gleich eine Unzahl an; diese Substanzen nahm er nun gleich eine Unzahl an; diese Substanzen vohn er nus gleich eine Unzahl an; diese Substanzen er Ausdehnung zum Grunde liegen; daher er sie als formale Atome und einfache Substanzen (Opera ed. Erdmann, p. 124, 676) desiniert und ihnen den Namen Monaden erteilt. Diese sollen also dem Phänomen der Körperwelt zum Grunde liegen, welches so

nach eine bloße Erscheinung ift, ohne eigentliche und unmittelbare Realität, als welche ja bloß ben Monaden zukommt, die darin und dahinter stecken. Dieses Phä-nomen der Körperwelt wird nun aber doch andererseits, in der Perception der Monaden (d. h. solcher, die wirklich percipieren, welches gar wenige sind, die meisten schlafen beständig) vermöge der prästabilierten Farmonie zu stande gebracht, welche die Centralmonade gang allein und auf eigene Roften aufführt. Bier geraten wir etwas ins Dunkle. Wie bem aber auch sei: die Vermittelung zwischen den bloßen Gedanken dieser Substanzen und dem wirklich und an sich felbst Ausgebehnten beforgt eine, von der Centralmonade prästabilierte Sarmonie. - Sier, möchte man sagen, ist alles Rest. Indessen muß man, um Leibnigen Gerechtigfeit widerfahren zu laffen, an die Betrachtungsweise ber Materie, die damals Locke und Newton geltend machten, erinnern, in welcher nämlich diese, als absolut tot, rein paffiv und willenlos, bloß mit mechanischen Kräften begabt und nur mathematischen Gesetzen unterworfen, da= steht. Leibniz hingegen verwirft die Atome und die rein mechanische Physit, um eine bynamische an ihre Stelle zu setzen; in welchem allen er Ranten vorarbeitete. (Siehe Opera, edit. Erdmann, p. 694.) Er erinnerte dabei zu-vörderst an die Formas substantiales der Scholastifer und gelangte danach zu der Ginsicht, daß selbst die bloß mecha-nischen Kräfte der Materie, außer welchen man damals fann noch andere fannte, ober gelten ließ, etwas Geistiges zur Unterlage haben mußten. Dieses nun aber wußte er jich nicht anders deutlich zu machen, als durch die höchst unbeholfene Fiftion, daß die Materie aus lauter Seelchen beftände, welche zugleich formale Atome wären und meistens im Zustande ber Betäubung sich befänden, jedoch ein Unalogon der Perceptio und des Appetitus hätten. Hiebei führte ihn dies irre, daß er, wie alle andern, famt und sonders, zur Grundlage und Conditio sine qua non alles Beistigen die Erkenntnis machte, statt des Willens; welchem ich zu allererst das ihm gebührende Primat vindiziert habe; wodurch alles in die Philosophie umgestaltet wird. Indeffen verdient Leibnigens Bestreben, bem Geifte und ber Materie ein und dasselbe Brinzip zum Grunde zu legen, Anerkennung. Sogar könnte man barin eine Borahndung sowohl der Kantischen, als auch meiner Lehre finden, aber

quas velut trans nebulam vidit. Denn seiner Monado: logie liegt schon der Gedanke zum Grunde, daß die Materie fein Ding an sich, sondern bloge Erscheinung ist; daher man ben letten Grund ihres, selbst nur mechanischen, Wirfens nicht in bem rein Geometrischen suchen muß, b. h. in bem, mas bloß zur Erscheinung gehört, wie Ausbehnung, Bewegung, Geftalt; daher icon die Undurchdringlichkeit nicht eine bloß negative Eigenschaft ist, sondern die Meußerung einer positiven Rraft. - Die belobte Grund: ansicht Leibnizens ist am deutlichsten ausgesprochen in einigen tleinern französischen Schriften, wie Système nouveau de la nature u. a. m., die aus dem Journal des savans und ber Ausgabe von Dütens in die Erdmannsche Ausgabe aufgenommen sind, und in den Briefen 2c. bei Erdmann, p. 681-695. Auch befindet sich eine wohlgewählte Zufammenftellung hiehergehöriger Stellen Leibnigens G. 335 bis 340 feiner "Aleineren philosophischen Schriften, übersett von Röhler und revidiert von Suth". Jena 1740.

Ueberhaupt aber fehn wir, bei diefer ganzen Verkettung feltsamer dogmatischer Lehren, ftets eine Fiftion die andre als ihre Stute herbeiziehn; gerade fo wie im praftischen Leben eine Lüge viele andere nötig macht. Bum Grunde liegt des Cartefius Spaltung alles Daseienden in Gott und Welt, und des Menschen in Geist und Materie, welcher letteren auch alles übrige zufällt. Dazu kommt ber biefen und allen je gewesenen Philosophen gemeinsame Frrtum, unser Grundwesen in die Erkenntnis, ftatt in den Willen, zu fetzen, also diesen das Sekundare, jene das Primare sein zu laffen. Dies alfo maren die Urirrtimer, gegen die bei jedem Schritt die Ratur und Wirklichkeit der Dinge Proteft einlegte und zu beren Rettung alsbann die Spiritus animales, die Materialität der Tiere, die gelegentlichen Ur: fachen, das Alles:in-Gott-fehn, die präftabilierte Sarmonie, Die Monaden, der Optimismus und was des Zeuges noch mehr ift, erdacht werden mußten. Bei mir hingegen, als wo die Sachen beim rechten Ende angegriffen find, fügt sich alles von selbst, jedes tritt ins gehörige Licht, keine Fiftionen sind erfordert, und simplex sigillum veri.

Kant wurde von dem Substanzenproblem nicht direkt berührt: er ist darüber hinaus. Bei ihm ist der Begriff der Substanz eine Kategorie, also eine bloße Denksorm a priori. Durch diese, in ihrer notwendigen Unwendung auf die sinnliche Anschauung, wird nun aber nichts so, wie es an sich selbst ist, erkannt: daher mag das Wesen, welches sowohl den Körpern, als den Seelen zum Grunde lieget, an sich selbst gar wohl eines und dasselbe sein. Dies ist seine Lehre. Sie bahnte mir den Weg zu der Einsicht, daß der eigene Leib eines jeden nur die in seinem Gehirn entstehende Anschauung seines Willens ist, welches Verhältnis sodann auf alle Körper ausgedehnt die Auflösung der Welt

in Wille und Vorstellung ergab.

Jener Begriff ber Gubstang nun aber, welchen Cartefius, bem Aristoteles getren, jum Hauptbegriff ber Philosophie gemacht hatte, und mit bessen Definition bemgemäß, jedoch nach Beife ber Cleaten, auch Spinoza anhebt, ergibt sich, bei genauer und redlicher Untersuchung, als ein höheres, aber unberechtigtes, Abstraftum des Begriffs der Materie, welches nämlich, neben dieser, auch das untergefchobene Rind immaterielle Substang befaffen follte: wie ich dies ausführlich dargelegt habe in meiner "Aritik ber Kantischen Philosophie" S. 550 ff. ber 2. Aufl. (3. Aufl. 581 ff.). Hievon aber auch abgesehn, taugt der Begriff der Substang icon barum nicht zum Ausgangspunfte ber Philosophie, weil er jedenfalls ein objeftiver ift. Alles Dbjeftive nämlich ift für uns stets nur mittelbar; bas Subjeftive allein ift bas Unmittelbare: Diefes barf baber nicht übergangen, sondern von ihm muß schlechterdings außgegangen werden. Dies hat nun zwar Cartesius auch gethan, ja, er mar der erste, der es erfannte und that; weshalb eben mit ihm eine neue Hauptepoche der Philosophie anhebt: allein er thut es bloß praliminarisch, beim allerersten Anlauf, nach welchem er sogleich die objektive, absolute Realität der Welt, auf den Kredit der Wahrhaftigkeit Gottes, annimmt und von nun an gang objektiv weiter philosophiert. Hiebei läßt er überdies sich nun eigentlich noch einen bedeutenden Circulus vitiosus zu schulden fommen. Er beweift nämlich die objektive Realität der Gegenstände aller unfrer anschaulichen Borftellungen aus bem Dafein Gottes, als ihres Urhebers, beffen Wahrhaftigkeit nicht que läßt, daß er uns täusche: das Dasein Gottes felbst aber beweist er aus der uns angeborenen Borstellung, die wir von ihm, als dem allervollkommensten Wejen angeblich hätten. Il commence par douter de tout, et finit part tout croire, fagt einer feiner Landsleute von ihm.

Mit dem subjektiven Ausgangspunkt hat also zuerst Berkelen mahren Ernst gemacht und das unumgänglich Notwendige desfelben unumftößlich bargethan. Er ift ber Bater des Idealismus: dieser aber ift die Grundlage aller wahren Philosophie, ist auch seitdem, wenigstens als Ausgangspunkt, durchgängig festgehalten worden, wenngleich jeder folgende Philosoph andere Modulationen und Ausweichungen daran versucht hat. So nämlich ging auch schon Lo de vom Subjektiven aus, indem er einen großen Teil der Gigenschaften der Rörper unfrer Sinnesempfindung vin-Dizierte. Geboch ift zu bemerken, daß feine Burudführung aller qualitativen Unterschiede, als sekundarer Gigen= schaften, auf bloß quantitative, nämlich ber Groke. Gestalt, Lage u. f. w., als die allein primaren, d. h. objektiven Gigenschaften, im Grunde noch die Lehre des Demofritos ift, der ebenso alle Qualitäten zurudführte auf Geftalt, Bu- sammensetzung und Lage der Atome; wie dieses besonders beutlich zu ersehn ift aus des Aristoteles Metaphnsif, Buch I. Kap. 4, und aus Theophrastus De sensu c. 61-65. Lode mare infofern ein Erneuerer der Demofritischen Philo= sophie, wie Spinoza ber Gleatischen. Auch hat er ja wirklich ben Weg zum nachherigen frangösischen Materialismus angebahnt. Unmittelbar jedoch hat er, durch diese vorläufige Unterscheidung des Subjeftiven vom Objeftiven der Unschauung, Ranten vorgearbeitet, der nun, seine Richtung und Spur in viel höherem Sinne verfolgend, dahin gelangte, das Subjeftive vom Objeftiven rein zu sondern, bei welchem Prozeg nun freilich bem Subjettiven fo vieles zufiel, daß das Objettive nur noch als ein gang duntler Bunft, ein nicht weiter erfennbares Etwas ftehn blieb, - bas Ding an fich. Diefes habe nun ich wieder auf das Wefen gurud: geführt, welches wir in unferm Selbstbewußtsein als ben Willen vorfinden, bin also auch hier abermals an die sub= jeftive Erfenntnisquelle zurückgegangen. Unders fonnte es aber auch nicht ausfallen; weil eben, wie gefagt, alles Db= jeftive stets nur ein Sekundäres, nämlich eine Borstellung ist. Daher also dürsen wir den innersten Kern der Wesen, das Ding an sich, durchaus nicht außerhalb, sondern nur in uns, alfo im Subjektiven suchen, als bem allein Unmittelbaren. Hiezu fommt, daß wir beim Objektiven nie zu einem Ruhepunkt, einem Letzten und Urfprünglichen gelangen fonnen, weil wir baselbit im Gebiete ber Borstellungen sind, diese aber sämtlich und wesentlich den Sat vom Grunde, in seinen vier Gestalten, zur Jorm haben, wonach der Forderung desselben jedes Objekt sogleich verfällt und unterliegt: z. B. auf ein angenommenes objektives Absolutum dringt sogleich die Frage woher? und warum? zerstörend ein, vor der es weichen und fallen muß. Anders verhält es sich, wenn wir uns in die stille, wiewohl dunkele Tiese des Subjekts versenken. Hier aber droht uns freilich die Gesahr, in Mysticismus zu geraten. Wir dürsen also aus dieser Duelle nur das schöpfen, was als thatsäcklich wahr, allen und jedem zugänglich, folglich durchaus

unleugbar ift.

Die Dianvologie, welche, als Resultat der Forsschungen seit Cartesius, dis vor Kant gegolten hat, sindet man en resumé und mit naiver Deutlichseit dargelegt in Muratori, Della fantasia, Kap. 1—4 und 13. Locke tritt darin als Ketzer auf. Das Ganze ist ein Nest von Frrstümern, an welchen zu ersehn, wie ganz anders ich es gessatzt und dargestellt habe, nachdem ich Kant und Cabanis zu Vorgängern gehadt. Jene ganze Dianvologie und Psychologie ist auf den salfichen Cartesianischen Dualismus gedaut: nun muß im ganzen Werf alles per fas et nesas auf ihn zurückgeführt werden, auch viele richtige und interesssatzt Thatsachen, die er beibringt. Das ganze Versahren ist als Typus interessant.

## § 13.

# Noch einige Erläuterungen zur Kantischen Philosophie.

Der eigentliche Geist der Kantischen Philosophie, ihr Grundgedante und wahrer Sinn läßt sich auf mancherlei Weise fassen und darstellen; dergleichen verschiedene Wensdungen und Ausdrücke der Sache aber werden, der Berschiedenheit der Köpfe gemäß, die eine vor der andern gezeignet sein, diesem oder jenem das rechte Verständnis jener sehr tiefen und deshalb schwierigen Lehre zu eröffnen\*).

<sup>\*)</sup> Jum Motto der Kritit der reinen Bernunft wäre sehr geeignet eine Stelle von Popa (Works, Vol. 6, p. 374, Baseler Ausgabe), die dieser ungefähr 50 Jahre früher niedergeschrieben hat: Since 't is reasonable to doubt most things, we should most of all doubt that reason of cours which would demonstrate all things.

Folgendes ist ein abermaliger Versuch dieser Art, welcher

auf Kants Tiefe meine Klarheit zu werfen unternimmt\*). Der Mathematif liegen Anschauungen unter, auf welche ihre Beweise sich stützen: weil aber diese Anschauungen nicht empirisch, sondern a priori sind; so sind ihre Lehren apodiftisch. Die Philosophie hingegen hat, als das Ge-gebene, davon sie ausgeht und welches ihren Beweisen Notwendigkeit (Apodikticität) erteilen foll, bloße Begriffe. Denn auf der bloß empirifchen Anschauung geradezu fußen, kann sie nicht, weil sie bas allgemeine ber Dinge, nicht das Einzelne, zu erklären unternimmt, wobei ihre Absicht ist, über das empirisch Gegebene hinauszuführen. Da bleiben ihr nun nichts, als die allgemeinen Begriffe, indem diese doch nicht das Anschauliche, rein Empirische, find. Dergleichen Begriffe muffen alfo die Grundlage ihrer Lehren und Beweise abgeben, und von ihnen muß, als einem Vorhandenen und Gegebenen, ausgegangen werden. Demnach nun ist die Philosophie eine Wissenschaft aus bloßen Begriffen: während die Mathematif eine aus der Konstruftion (auschaulichen Darstellung) ihrer Begriffe ist. Genau genommen jedoch ist es nur die Beweisführung der Philosophie, welche von bloßen Begriffen ausgeht. Diese nämlich kann nicht, gleich ber mathematischen, von einer Anschauung ausgehn; weil eine solche entweder die reine a priori, oder die empirische sein müßte: die lettere gibt feine Apodifticität; die erstere liefert nur Mathematif. Will fie daher irgendwie ihre Lehren burch Beweisführung ftüten; so muß diese bestehn in der richtigen logischen Folgerung aus ben jum Grunde gelegten Begriffen. — hiemit war es benn auch recht gut von statten gegangen, die ganze lange Scholaftif hindurch und selbst noch in der von Cartefius begründeten neuen Spoche; fo daß wir noch den Spinoza und Leibnizen diese Methode befolgen sehn. Endlich aber war es bem Lode eingefallen, ben Urfprung ber Begriffe zu untersuchen, und da war das Resultat gewesen, daß alle Allgemeinbegriffe, so weit gefaßt sie auch sein mögen, aus ber Erfahrung, d. h. aus der vorliegenden, sinnlich anschau-lichen, empirisch realen Welt, oder aber auch aus der innern Erfahrung, wie sie die empirische Selbstbeobachtung einem

<sup>\*) 3</sup>ch bemerke hier, ein für allemal, daß die Seitenzahl der ersten Auflage ber Kritif der reinen Bernunft, nach der ich zu eitieren psiege, auch der Rosenstranzischen Auflage beigefügt ist.

jeden liefert, geschöpft find, mithin ihren ganzen Inhalt nur von diesen beiden haben, folglich auch nie mehr liefern können, als was äußere ober innere Erfahrung hineingelegt hat. Hieraus hätte, der Strenge nach, schon geschlossen werden sollen, daß sie nie über die Ersahrung hinaus, d. h. nie jum Biele führen fonnen: allein Lode ging, mit ben aus ber Erfahrung geschöpften Grundfaten, über die Er-

fahrung hinaus.

Im weitergeführten Gegensatz zu den früheren und zur Berichtigung ber Lockeschen Lehre zeigte nun Rant, baß es zwar einige Begriffe gebe, die eine Ausnahme von obiger Regel machen, also nicht aus der Erfahrung stammen; aber zugleich auch, daß eben diese teils aus der reinen, d. i. a priori gegebenen Anschauung des Raumes und der Zeit geschöpft sind, teils die eigentümlichen Funktionen unsers Berstandes selbst, zum Behuf der, beim Gebrauch, nach ihnen fich richtenden Erfahrung, ausmachen; daß mithin ihre Gultigfeit fich nur auf mögliche, und allemal durch die Ginne zu vermittelnde, Erfahrung erstreckt, indem sie selbst bloß bestimmt sind, diese, mitsamt ihrem gesetzmäßigen Gergange, auf Anregung der Sinnesempfindung, in uns zu erzeugen; daß fie alfo, an fich felbst gehaltlos, allen Stoff und Gehalt allein von der Sinnlichfeit erwarten, um mit ihr alsbann die Erfahrung hervorzubringen, abgesehn von diefer aber feinen Inhalt, noch Bedeutung haben, indem fie nur unter Voraussehung ber auf Sinnesempfindung beruhenden Unschauung gultig find und sich wesentlich auf biese beziehn. Hieraus nun folgt, daß sie nicht die Führer ab-geben können, uns über alle Möglichkeit der Erfahrung hinauszuleiten; und hieraus wieder, daß Metaphysit, als Wissenschaft von dem, was jenseits der Natur, b. h. eben über die Möglichkeit der Erfahrung hinaus, liegt, unmöglich ift.

Weil nun also der eine Bestandteil der Erfahrung, nämlich der allgemeine, formelle und gesetzmäßige, a priori erkenndar ist, eben deshalb aber auf den wesentlichen und gesetzmäßigen Funktionen unsers eigenen Intellekts beruht; der andere hingegen, nämlich der besondere, materielle und zufällige, aus der Sinnesempfindung entspringt; so sind ja beide subjektiven Ursprungs. Hieraus folgt, daß die gefamte Erfahrung, nebst der in ihr sich darstellenden Welt, eine bloke Erscheinung, b. h. ein zunächst und unmittel= bar nur für das es erkennende Subjekt Vorhandenes, ist: jedoch weist diese Erscheinung auf irgend ein ihr zum Grunde liegendes Ding an sich selbst hin, welches jedoch, als solches, schlechthin unerkennbar ist. — Dies sind nun die

negativen Resultate der Kantischen Philosophie.

Ich habe dabei zu erinnern, daß Kant thut, als ob wir bloß erkennende Wesen wären und also außer der Vorstellung durchaus kein Datum hätten; während wir doch allerdings noch ein anderes, in dem von jener toto genere verschiedenen Willen in uns, besitzen. Er hat diesen zwar auch in Betrachtung genommen, aber nicht in der theorestischen, sondern bloß in der bei ihm von dieser ganz gessonderten praktischen Philosophie, nämlich einzig und allein um die Thatsache der rein moralischen Bedeutsamkeit unsers Handelns festzustellen und darauf eine moralische Glaubenstehre, als Gegengewicht der theoretischen Unwissenheit, solgtich auch Unmöglichkeit aller Theologie, welcher wir, laut

obigem, anheimfallen, zu gründen.

Rants Philosophie wird auch, zum Unterschiede und sogar im Gegensatz aller andern, als Transcendental= philosophie, näher, als transcendentaler 3dealismus, bezeichnet. Der Ausdruck "transcendent" ift nicht mathematischen, sondern philosophischen Ursprungs, da er scholastikern geläusig war. In die Mathematik wurde er allererft durch Leibnig eingeführt, um zu bezeichnen quod Algebrae vires transcendit, also alle Operationen, welche zu vollziehn die gemeine Arithmetif und die Algebra nicht ausreichen, wie z. B. zu einer Zahl ben Logarithmus, oder umgekehrt, zu finden; oder auch zu einem Bogen, rein arithmetisch, seine trigonometrischen Funktionen, ober um: gefehrt; überhaupt alle Probleme, die nur durch einen ins Unendliche fortgesetzten Kalkul zu lösen sind. Die Scholastifer aber bezeichneten als transcendent die alleroberften Begriffe, nämlich folde, welche noch allgemeiner, als die zehn Rategorien bes Uriftoteles maren: noch Spinoza braucht bas Wort in diesem Sinn. Jordanus Bruns (Della causa etc. dial. 4.) nennt transcendent die Bradi: fate, welche allgemeiner find, als der Unterschied der forper= lichen und unkörperlichen Substang, welche also der Substanz überhaupt zukommen: sie betreffen, nach ihm, jene ge-meinschaftliche Wurzel, in ber bas Körperliche mit bem Unförperlichen eines sei, und welche die mahre, ursprüngliche

Substanz ist, ja er sieht eben hierin einen Beweis, daß es eine folche geben muffe. Kant nun endlich versteht zu= vörderst unter transcendental die Anerkennung des Apriorischen und daher bloß Formalen in unsrer Erfenntnis, als eines folden; d. h. die Ginficht, daß bergleichen Erfenntnis von der Erfahrung unabhängig fei, ja, diefer felbst die unwandelbare Regel, nach der fie ausfallen muß, vorschreibe; verbunden mit dem Berständnis, warum solche Erfenntnis dies fei und vermöge; nämlich weil sie die Form unfers Intellekts ausmache; also infolge ihres subjektiven Ursprungs: demnach ist eigentlich nur die Kritif der reinen Bernunft transcendental. Im Gegensat biezu nennt er transcendent den Gebrauch, oder vielmehr Migbrauch, jenes rein Formalen in unfrer Erfenntnis über die Mög-lichkeit der Erfahrung hinaus: Dasselbe benennt er auch hyperphysisch. Dennach heißt, kurz gesagt, transcen-bental so viel, wie "vor-aller Erfahrung"; transcenbent hingegen "über alle Erfahrung hinaus". Demgemäß läßt Kant die Metaphyfit nur als Transcendentalphilosophie gelten, d. h. als die Lehre von dem in unserm erkennenden Bewußtsein enthaltenen Formalen, als einem folchen, und von der dadurch herbeigeführten Beschränfung, vermöge welcher die Erkenntnis der Dinge an sich uns unmöglich ift, indem die Erfahrung nichts, als bloße Erscheinungen liefern fann. Das Wort "metaphyfifch" ist jedoch bei ihm nicht ganz synonym mit "transcendental": nämlich alles a priori Gewisse, aber die Erfahrung Betreffende heißt bei ihm metaphysisch; hingegen die Belehrung darüber, daß es eben nur wegen seines subjektiven Ursprungs und als rein Formales a priori gewiß fei, heißt allein tranfcendental. Transcendental ist die Philosophie, welche sich zum Bewußtsein bringt, daß die ersten und wesentlichsten Gesetze dieser sich und darstellenden Welt in unserm Gehirn wurzeln und bieserhalb a priori erfannt werden. Gie heißt transcendental, weil fie über die ganze gegebene Phantasmagorie hinausgeht, auf ihren Ursprung. Darum also ist, wie gesagt, allein die Kritif der reinen Bernunft, und überhaupt die fritische (d. h. Kantische) Philosophie, transcendental\*): meta-

<sup>\*)</sup> Die Kritif der reinen Bernunft hat die Ontologie in Dianoologie per-

phyfisch hingegen sind die "Anfangsgründe der Naturwissenschaft", auch die der "Tugendlehre" u. s. w. —

Indessen läßt der Begriff einer Transcendentalphilossophie sich noch in tieferm Sinne saffen, wenn man den innersten Geist der Kantischen Philosophie darin zu kons gentrieren unternimmt, etwan in folgender Urt. Daß die gange Welt und nur auf eine fefundare Weife, als Bor: ftellung, Bild in unferm Ropfe, Gehirnphänomen, hingegen ber eigene Wille uns, im Gelbstbemußtsein, unmittelbar gegeben ist; daß demnach eine Trennung, ja ein Gegenfat, zwischen unserm eigenen Dasein und dem der Welt ftatt: findet. - dies ift eine bloße Folge unfrer individuellen und animalischen Existenz, mit beren Mufhören es baher wegfällt. Bis dahin aber ist es uns unmöglich, jene Grund: und Urform unfers Bewußtseins, welche bas ift, mas man als das Zerfallen in Subjett und Objett bezeichnet, in Bedanken aufzuheben; weil alles Denken und Borftellen fie zur Boraussetzung hat: baber laffen wir fie ftets als das Urwesentliche und die Grundbeschaffenheit der Welt ftehn und gelten; mahrend fie in der That nur die Form unfers animalischen Bewußtseins und ber burch basselbe vermittelten Erscheinungen ift. Sieraus nun aber entspringen alle jene Fragen über Anfang, Ende, Grenzen und Entstehung der Welt, über unsere eigene Fortdauer nach dem Tode u. s. w. Sie beruhen demnach alle auf einer falschen Boraussetzung, welche das, was nur die Form der Erscheinung, d. h. der durch ein animalisches, cerebrales Bewußtsein vermitztelten Borstellungen ift, dem Dinge an sich selbst bei legt und bemnach für die Ur: und Grundbeschaffenheit ber Welt ausgibt. Dies ift ber Sinn bes Kantischen Musbrucks: alle solche Fragen sind transcendent. Sie sind daher, nicht bloß subjective, sondern an und für sich selbst, d. h. objective, gar keiner Antwort fähig. Denn sie sind Brobleme, welche mit Aufhebung unfers cerebralen Bewußtseins und des auf ihm beruhenden Gegenfates gänzlich wegfallen und boch als wären sie unabhängig bavon aufgestellt worden. Ber 3. B. fragt, ob er nach feinem Tode fortdaure, hebt, in hypothesi, sein animalisches Gehirnbemußtsein auf; fragt jedoch nach etwas, das nur unter Boraussetzung desfelben besteht, indem es auf der Form desfelben, nämlich, Subjett, Objeft, Raum und Zeit, beruht; nämlich nach feinem individuellen Dafein. Gine Philosophie nun, welche alle

biefe Bedingungen und Beschränkungen als solche gum beutlichen Bewußtsein bringt, ift transcendental und, sofern sie die allgemeinen Grundbestimmungen ber objektiven Welt bem Subjekt vindiziert, ift fie transcendentaler Idealismus. - Allmählich wird man einsehn, daß die Probleme der Metaphysik nur insofern unlösbar find, als in den Fragen felbft icon ein

Miderspruch enthalten ist.

Der transcendentale Idealismus macht inzwischen der vorliegenden Welt ihre empirische Realität durchaus nicht streitig, sondern besagt nur, daß diese feine unbedinate fei, indem sie unsere Gehirnfunktionen, aus denen Die Formen der Anschauung, also Zeit, Raum und Kausalität entstehn, zur Bedingung hat; daß mithin diese empirische Realität felbst nur die Realität einer Erscheinung sei. Wenn nun in derfelben fich und eine Bielheit von Wefen darftellt, von denen stets das eine vergeht und ein anderes entsteht. wir aber miffen, daß nur mittelft ber Unschauungsform bes Raumes die Bielheit, und mittelft der der Zeit das Bergehen und Entstehen möglich sei; so erkennen wir, daß ein solcher Hergang keine absolute Realität habe, b. h. daß er dem in jener Erscheinung sich darstellenden Wesen an fich felbst nicht zukomme, welches wir vielmehr, wenn man jene Erfenntnisformen, wie das Glas aus dem Raleidoffop, wegziehn fönnte, zu unserer Berwunderung als ein einziges und bleibenbes vor uns haben würden, als unvergänglich, unveränderlich und, unter allem scheinbaren Wechsel, vielleicht sogar bis auf bie aanz einzelnen Bestimmungen herab, identisch. In Gemäß= heit biefer Ansicht laffen sich folgenbe brei Sate aufstellen: 1. Die alleinige Form ber Realität ist die Gegenwart:

in ihr allein ist das Reale unmittelbar anzutreffen und stets

gang und vollständig enthalten.

2. Das wahrhaft Reale ist von der Zeit unabhängig,

also in jedem Zeitpunkt eines und dasselbe.

3. Die Zeit ist die Unschauungsform unsers Intellekts

und daher dem Dinge an sich fremd.

Diese drei Säte find im Grunde identisch. Wer sowohl ihre Joentität, als ihre Wahrheit deutlich einsieht, hat einen großen Fortschritt in der Philosophie gemacht, indem er den Beift des transcendentalen Idealismus begriffen hat.

Ueberhaupt, wie folgenreich ist nicht Kants Lehre von der Idealität des Raumes und der Zeit, welche er so trocken und schmucklos bargelegt hat; - mährend eben gar nichts fich ergibt aus bem bochtrabenden, prätenfionsvollen und absichtlich unverständlichen Gefdmäte der drei befannten Sophisten, welche die Aufmerksamkeit eines, Rants unwürdigen Publikums von ihm auf sich zogen. Bor Kant, läßt sich sagen, waren wir in ber Zeit; jest ift die Zeit in und. Im erstern Falle ift die Zeit real, und wir werden, wie alles, was in ihr liegt, von ihr verzehrt. Im zweiten Fall ist die Zeit ideal: sie liegt in uns. Da fällt zunächst die Frage hinsichtlich der Zukunft nach dem Tode weg. Denn, bin ich nicht; so ist auch keine Zeit mehr. Es ift nur ein taufchender Schein, ber mir eine Beit zeigt, Die fortliefe, ohne mich, nach meinem Tobe: alle drei Abschnitte ber Zeit, Bergangenheit, Gegenwart und Zukunft, find auf gleiche Weise mein Produkt, gehören mir an; nicht aber ich vorzugsweise dem einen, oder dem andern von ihnen. -Wiederum eine andere Folgerung, die fich aus bem Sate, baß die Zeit dem Wesen an sich der Dinge nicht gukommt, ziehn ließe, mare diese, daß, in irgend einem Sinne, daß Bergangene nicht vergangen sei, sondern alles, was jemals wirklich und mahrhaft gewesen, im Grunde auch noch fein muffe; indem ja die Zeit nur einem Theaterwasserfall gleicht, ber herabzuströmen scheint, mährend er, als ein bloßes Rad, nicht von der Stelle fommt; - wie ich, diesem analog, icon längft, in meinem Sauptwerke, ben Raum einem in Facetten geschliffenen Glase verglichen habe, welches uns das einfach Borhandene in zahlloser Bervielfältigung erbliden läßt. Ja, wenn wir auf die Gefahr hin, an Schwärmerei zu ftreifen, uns noch mehr in die Sache vertiefen; so fann es uns vorkommen, als ob wir, bei sehr lebhafter Bergegenwärtigung unserer eigenen, weit zurückliegenden Bergangenheit, eine unmittelbare Ueberzeugung bavon ershielten, daß die Zeit das eigentliche Wesen der Dinge nicht antaftet, sondern nur zwischen dieses und uns eingeschoben ift, als ein bloges Medium ber Wahrnehmung, nach beffen Wegnahme alles wieder dasein wurde; wie auch andrerseits unser so treues und lebendiges Erinnerungsvermögen felbft, in welchem jenes Längstvergangene ein unverwelfliches Dafein behält, Zeugnis davon ablegt, daß ebenfalls in uns etwas ift, bas nicht mit altert, folglich nicht im Bereich ber Zeit liegt. -

Die Saupttenbeng ber Kantischen Philosophie ift, die aangliche Diversität bes Realen und Ibealen bar-

zuthun, nachdem schon Locke hierin die Bahn gebrochen hatte. - Dbenhin kann man fagen: das Ideale ift die sich räumlich barftellende, anschauliche Geftalt, mit allen an ihr wahrnehmbaren Gigenschaften; bas Reale hingegen ift das Ding an, in und für sich selbst, unabhängig von seinem Borgestelltwerden im Kopf eines andern, oder seinem eigenen. Allein die Grenze zwischen beiden zu ziehn ift schwer und boch gerade das, worauf es ankommt. Locke hat gezeigt, daß alles, was an jener Gestalt Farbe, Klang, Glätte, Rauhe, Härte, Weiche, Kälte, Wärme u. s. w. ift, (sekundäre Eigenschaften) bloß ideal sei, also dem Dinge an sich selbst nicht zukomme; weil nämlich darin nicht das Sein und Wefen, sondern bloß das Wirken des Dinges uns gegeben sei, und zwar ein sehr einseitig bestimmtes Wirken, nämlich bas auf bie ganz spezifisch beterminierte Empfänglichkeit unfrer fünf Sinneswerfzeuge, vermöge welcher 3. B. ber Schall nicht auf bas Auge, bas Licht nicht auf bas Ohr wirft. Ja, das Wirfen der Körper auf die Sinneswert-zeuge besteht bloß darin, daß es diese in die ihnen eigentumliche Thätigkeit versett; fast so, wie wenn ich ben Faden ziehe, der die Flötenuhr ins Spiel versett. Als das Reale hingegen, welches dem Dinge an sich selbst zukäme, ließ Locke noch stehn Ausdehnung, Form, Undurchdringlichkeit, Bewegung oder Ruhe, und Zahl, — welche er deshalb primare Eigenschaften nannte. Mit unendlich überlegener Besonnenheit zeigte nun später Rant, daß auch biese Gigen= schaften nicht dem rein objektiven Wefen der Dinge, ober bem Dinge an sich selbst, zukommen, also nicht schlechthin real fein fonnen; weil fie burch Raum, Beit und Raufalität bedingt seien, diese aber, und zwar ihrer ganzen Geset; mäßigkeit und Beschaffenheit nach, uns vor aller Erfahrung gegeben und genau bekannt seien; baher fie praformiert in und liegen muffen, fo gut wie die spezifische Art der Empfanglichkeit und Thätigkeit jedes unserer Ginne. Ich habe demgemäß es geradezu ausgesprochen, daß jene Formen der Unteil bes Gehirns an ber Anschauung sind, wie die fpegififchen Sinnegempfindungen ber ber respettiven Sinneg: organe\*). Schon Kanten zufolge also ift bas rein ob:

<sup>\*)</sup> Wie unser Auge es ift, welches Grun, Rot und Blau hervorbringt, so ift es unser Gebirn, welches Zeit, Kaum und Kausalität ideren objettle wiertes Abstrattum die Materie ist) hervorbringt. — Meine Anissauung eines Körpers im Raum ist das Produtt meiner Sinnen- und Gehirnsunktion mit x.

jeftive, von unserm Vorstellen und bessen Apparat unsahängige Wesen der Dinge, welches er das Ding an sich nennt, also das eigentlich Reale, im Gegensatz des Joealen, ein von der sich uns anschaulich darstellenden Gestalt ganz und gar Verschiedenes, dem sogar, da es von Raum und Zeit unabhängig sein soll, eigentlich weder Ausdehnung, noch Dauer beizulegen ist; obwohl es allen dem was Ausdehnung und Dauer hat, die Kraft dazusein erteilt. Auch Spinoza hat die Sache im allgemeinen begriffen; wie zu ersehen aus Eth. P. II, prop. 16 mit dem zweiten Coroll.;

auch prop. 18, Schol.

Das Lockesche Reale, im Gegensatz bes Idealen, ift im Grunde die Materie, zwar entblößt von allen ben Eigenschaften, die er, als sekundare, d. h. durch unsere Sinnesorgane bedingte, beseitigt; aber boch ein, an und für fich, als ein Musaebehntes u. f. w. Eriftierendes, deffen bloßer Refley, ober Abbild, die Borftellung in uns fei. Biebei bringe ich nun in Erinnerung, daß ich (Neber die vierfache Wurzel, 2. Aufl., S. 77, und, weniger ausführlich, in der Welt als Wille und Vorst., Bb. 1, S. 9 und Bb. 2, S. 48; 3. Aufl., Bb. 1, S. 10 und Bb. 2, S. 52) bargethan habe, daß das Wesen der Materie durchaus nur in ihrem Wirken besteht, mithin die Materie durch und durch Rausalität ift, und daß, da bei ihr, als folder gedacht, von jeder besondern Qualität, also von jeder spezifischen Art des Wirkens, abgefehen wird, fie bas Wirken, oder bie reine, aller nahern Bestimmungen entbehrende Raufalität, die Raufalität in abstracto ift; welches ich, zu gründlicherem Berftändnis, a. a. D. nachzusehn bitte. Run aber hatte Kant schon gelehrt, wiewohl erft ich ben richtigen Beweiß dafür gegeben habe, daß alle Raufalität nur Form unfers Verstandes, also nur für den Verstand und im Verstande vorhanden fei. Bienach fehn wir jett jenes vermeinte Reale Lockes, die Materie, auf diesem Wege gang und gar in bas Ideale, und bamit in das Subjekt, zuruckgehn, d. h. allein in der Borftellung und für die Vorstellung existieren. - Schon Rant hat allerdings, durch seine Darftellung, bem Realen, ober bem Ding an fich, die Materialität genommen: allein ihm ift es auch nur als ein völlig unbekanntes x stehn geblieben. Ich aber habe zulett als das mahrhaft Reale, oder das Ding an sich, welches allein ein wirkliches, von der Borftellung und ihren Formen unabhängiges Dafein hat, ben Billen

in uns nachgewiesen; während man diesen, bis dahin, unbedenklich dem Idealen beigezählt hatte. Man fieht hienach, daß Locke, Kant und ich in genauer Verbindung stehn, indem wir, im Zeitraum fast zweier Jahrhunderte, Die allmähliche Entwickelung eines zusammenhängenden, ja einheitlichen Gedankenganges darstellen. Als ein Verbindungsalied in Diefer Rette ift auch noch David hume zu betrachten, wiewohl eigentlich nur in betreff bes Gefețes der Raufalität. In Sinsicht auf diesen und seinen Einfluß habe ich die obige Darstellung nun noch durch Folgendes zu ergänzen.

Lode, wie auch der in seine Fußstapfen tretende Conbillac und beffen Schüler, zeigen und führen aus, baß ber in einem Sinnesorgan eingetretenen Empfindung eine Ursache derselben außerhalb unsers Leibes, und sodann den Berschiedenheiten solcher Wirkung (Sinnesempfindung) auch Verschiedenheiten der Ursachen entsprechen muffen, endlich auch, welche dies möglicherweise sein können; woraus bann die oben berührte Unterscheidung zwischen primären und setundären Sigenschaften hervorgeht. Damit nun sind fie fertig und jest steht für fie eine objektive Welt im Raume ba, von lauter Dingen an fich, welche zwar farblos, geruch= los, geräuschlos, weder warm noch falt u. f. m., jedoch ausgedehnt, gestaltet, undurchdringlich, beweglich und zählbar find. Allein das Axiom selbst, fraft dessen jener Uebergang vom Innern zum Aeußern und sonach jene ganze Ableitung und Installierung von Dingen an sich geschehn ift, also bas Gefet der Raufalität, haben fie, wie alle früheren Philojophen, als sich von selbst verstehend genommen und feiner Brufung feiner Gultigkeit unterworfen. Hierauf richtete nun Sume seinen ffeptischen Angriff, indem er die Gultigfeit jenes Gesetzes in Zweifel stellte; weil nämlich bie Grfahrung, aus der ja, eben jener Philosophie zufolge, alle unsere Kenntnisse stammen sollten, doch niemals den kausalen Busammenhang selbst, sondern immer nur die bloße Succession der Zustände in der Zeit, also nie ein Erfolgen, sondern ein bloßes Folgen liefern könne, welches, eben als folches, sich stets nur als ein zufälliges, nie als ein not= wendiges erweise. Dies schon dem gesunden Verstande widerstrebende, jedoch nicht leicht zu widerlegende Argument veranlagte nun Ranten, bem mahren Urfprung bes Begriffs ber Rausalität nachzuforschen: wo er benn fand, daß biefer in der wesentlichen und angeborenen Form unseres Ber-

standes selbst, also im Subjekt liege, nicht aber im Objekt, indem er nicht erft von außen uns beigebracht würde. Sieburch nun aber war jene ganze objektive Welt Lockes und Condillacs wieder in das Subjeft hineingezogen; da Rant ben Leitfaden zu ihr als subjektiven Ursprungs nachgewiesen hatte. Denn, jo subjektiv die Sinnegempfindung ift, fo subjeftiv ift jest auch die Regel, welcher zufolge fie als Wirkung einer Ursache aufzufassen ist; welche Ursache es boch allein ist, die als objektive Welt angeschaut wird; indem ja das Subjeft ein braußen befindliches Objeft bloß infolge ber Eigentümlichkeit seines Intelletts, zu jeder Beränderung eine Ursache vorauszusetzen, annimmt, also eigentlich nur es aus fich herausprojiziert, in einen zu diesem Zwede bereiten Raum, welcher felbst ebenfalls ein Produkt seiner eigenen und ursprünglichen Beschaffenheit ift, so gut wie die spezifijche Empfindung in ben Sinnesorganen, auf beren Unlag ber ganze Borgang eintritt. Jene Lockefche objektive Welt von Dingen an sich war bennach burch Rant in eine Welt von bloßen Erscheinungen in unserm Erkenntnisapparat verwandelt worden, und dies um so vollständiger, als, wie der Raum, in dem fie fich darftellen, so auch die Zeit, in der fie vorüberziehn, als unleugbar subjektiven Ursprungs von ihm nachaewiesen war.

Bei allem diesen aber ließ Kant noch immer, so gut wie Locke, das Ding an sich bestehn, d. h. etwas, das unsahängig von unsern Vorstellungen, als welche uns bloße Erscheinungen liesern, vorhanden wäre und eben diesen Erzcheinungen zum Grunde läge. So sehr nun Kant auch hierin, an und für sich, recht hatte; so war doch aus den von ihm aufgestellten Prinzipien die Verechtigung dazu nicht abzuleiten. Hier lag daher die Uchillesserse seiner Philosophie, und diese hat, durch die Nachweisung jener Instonsequenz die schon erlangte Anerkennung undedingter Sültigkeit und Wahrheit wieder einbüßen müssen: allein im letzen Grunde geschah ihr dabei dennoch unrecht. Denn ganz gewiß ist seineswegs die Annahme eines Dinges an sich hinter den Erscheinungen, eines realen Kerns unter so vielen Hüllen, unwahr; da vielmehr die Ableugnung desselben absurd wäre; sondern nur die Art, wie Kant ein solches Ding an sich einführte und mit seinen Prinzipien zu vereinigen suchte, war sehlerhaft. Im Grunde ist es demnach nur seine Darstellung (dies Wort im umsassenes

Sinne genommen) ber Sache, nicht biefe felbst, welche ben Gegnern unterlag, und in diesem Ginne ließe fich behaupten, daß die gegen ihn geltend gemachte Argumentation doch eigentlich nur ad hominem, nicht ad rem gewesen sei. Jedenfalls aber findet hier das indische Sprichwort wieder Anmendung: fein Lotus ohne Stengel. Ranten leitete die ficher gefühlte Wahrheit, baß hinter jeder Erscheinung ein an sich selbst Seiendes, von dem sie ihren Bestand erhält, also hinter der Vorstellung ein Vorgestelltes liege. Aber er unternahm, dieses aus der gegebenen Vorstellung selbst abzuleiten, unter Singuziehung ihrer uns a priori bewußten Gefete, welche jedoch, gerade weil fie a priori find, nicht auf ein von der Erscheinung, oder Vorstellung, Unabhängiges und Verschiedenes leiten können; weshalb man zu biesem einen gang andern Weg einzuschlagen hat. Die Intonfequenzen, in welche Rant, burch ben fehlerhaften Gang, ben er in dieser Sinsicht genommen, sich verwickelt hatte, wurden ihm bargethan von G. E. Schulte, ber, in feiner schwerfälligen und weitläuftigen Manier die Cache auseinandergesett hat, zuerst anonym im "Aenesidemus" (besonders S. 374—381), und später in seiner "Kritik der theoretischen Philosophie" (Bd. 2, S. 205 ff.); mogegen Reinhold Rants Berteidigung, jedoch ohne sonderlichen Erfolg, geführt hat, so daß es bei dem Haec potuisse dici, et non potuisse refelli fein Bewenden hat.

Ich will hier das der ganzen Kontroverse zum Grunde liegende eigentlich Wefentliche der Sache felbst, unabhängig von der Schulteschen Auffassung derfelben, einmal auf meine Weise recht deutlich hervorheben. - Gine ftrenge Ableitung des Dinges an sich hat Kant nie gegeben, vielmehr hat er dasselbe von seinen Vorgängern, namentlich Lode, überkommen und als etwas, an beffen Dafein nicht zu zweifeln fei, indem es sich eigentlich von felbst verstehe, beibehalten; ja, er durfte bies gewiffermaßen. Nach Kants Entbedungen enthält nämlich unfre empirische Erkenntnis ein Clement, welches nachweisbar subjektiven Ursprungs ift, und ein anderes, von dem dieses nicht gilt: dieses lettere bleibt also objektiv, weil kein Grund ist, es für subjektiv ju halten. Demgemäß leugnet Kants transcendentaler Idealismus das objektive Wesen der Dinge, oder die von unserer Auffassung unabhängige Realität berselben, zwar so weit, als das Apriori in unserer Erkenntnis fich erftrect:

jedoch nicht weiter; weil eben der Grund zum Ableugnen nicht weiter reicht: was darüber hinausliegt läßt er demnach bestehn, also alle solche Eigenschaften ber Dinge, welche sich nicht a priori konstruieren lassen. Denn keineswegs ist bas ganze Wesen ber gegebenen Erscheinungen, d. h. ber Körperwelt, von uns a priori bestimmbar, sondern bloß die all= gemeine Form ihrer Erscheinung ift es, und diese läßt sich zurückführen auf Raum, Zeit und Kaufalität, nebst ber gesamten Gesetzlichkeit dieser drei Formen. Hingegen das durch alle jene a priori vorhandenen Formen unbestimmt Gelassene, also bas hinsichtlich auf sie Zufällige, ift eben bie Manisestation bes Dinges an sich selbst. Run kann ber empirische Gehalt ber Erscheinungen, b. h. jede nähere Bestimmung derselben, jede in ihnen auftretende physische Qualität, nicht anders, als a posteriori erkannt werden: Diese empirischen Eigenschaften (ober vielmehr die gemein= fame Quelle berfelben) verbleiben sonach bem Dinge an fich felbft, als Meußerungen feines felbsteigenen Wefens, burch bas Medium aller apriorischen Formen hindurch. Dieses Aposteriori, welches, bei jeder Erscheinung, in das Apriori gleichsam eingehüllt, auftritt, aber doch jedem Wesen feinen sveziellen und individuellen Charakter erteilt, ift bemnach ber Stoff ber Erscheinungswelt, im Gegensat ihrer Form. Da nun biefer Stoff feineswegs aus ben von Rant fo forgfältig nachgesuchten und, burch bas Merkmal ber Apriorität, ficher nachgewiesenen, am Subjett haftenden Formen ber Erscheinung abzuleiten ift, vielmehr nach Abzug alles aus Diesen Fließenden noch übrig bleibt, also sich als ein zweites völlig bistinktes Clement der empirischen Erscheinung und als eine jenen Formen fremde Zuthat vorfindet; dabei aber auch andrerseits keineswegs von der Willkur des erkennenden Subjekts ausgeht, vielmehr diefer oft entgegensteht; fo nahm Rant feinen Unstand, Diesen Stoff Der Erscheinung bem Dinge an sich felbst zu laffen, mithin als gang von außen kommend anzusehn; weil er doch irgend woher kommen, oder, wie Kant sich ausdrückt, irgend einen Grund haben muß. Da wir nun aber solche allein a posteriori erkenn= bare Cigenschaften burchaus nicht isolieren und von den a priori gewissen getrennt und gereinigt auffassen können, sondern sie immer in diese gehüllt auftreten; so lehrt Kant, daß wir zwar das Dasein der Dinge an sich, aber nichts barüber hinaus erfennen, alfo nur wiffen, baß fie find,

aber nicht was fie find; daher denn das Wesen der Dinge an sich bei ihm als eine unbekannte Größe, ein x, stehen bleibt. Denn die Form der Erscheinung bekleidet und verbirgt überall das Wesen des Dinges an sich selbst. Höchstens läßt sich noch dieses sagen, da jene apriorischen Formen allen Dingen, als Erscheinungen, ohne Unterschied zufommen, indem sie von unserm Intellekt ausgehn; die Dinge dabei aber doch fehr bedeutende Unterschiede aufweisen; so ist das, was diese Unterschiede, also die spezifische Verschiedenheit der

Dinge, bestimmt, das Ding an fich felbst.

Die Sache so angesehn, scheint also Kants Annahme und Boraussetzung ber Dinge an sich, ungeachtet ber Gubjeftivität aller unserer Erfenntnisformen, gang wohl befugt und gegründet. Dennoch weist sie sich als unhaltbar aus, wenn man jenes, ihr alleiniges Argument, nämlich ben empirischen Gehalt in allen Erscheinungen, genau prüft und ihn bis zu seinem Ursprunge verfolgt. Allerdings nämlich ift in der empirischen Erkenntnis und deren Quelle, der anschaulichen Borstellung, ein von ihrer, uns a priori bewußten Form unabhängiger Stoff vorhanden. Die nächste Frage ift, ob dieser objektiven, ober subjektiven Ursprungs fei; weil er nur im erstern Falle das Ding an fich verburgen fann. Gehn wir ihm baber bis zu feinem Urfprunge nach; so finden wir diesen nirgends anders, als in unfrer Sinnesempfindung: benn eine auf ber Nethaut bes Muges, oder im Gehörnerven, ober in den Fingerspiten eintretende Beränderung ift es, welche die anschauliche Borstellung einleitet, d. h. den ganzen Apparat unsrer a priori bereit liegenden Erkenntnisformen zuerst in dasjenige Spiel versett, bessen Resultat die Wahrnehmung eines äußerlichen Objekts ift. Auf jene empfundene Beränderung im Sinnesorgane nämlich wird zunächst, mittelst einer notwendigen und unausbleiblichen Berstandesfunktion a priori, das Gejet der Raufalität angewandt: dieses leitet, mit seiner apriorischen Sicherheit und Gewißheit, auf eine Urfache jener Beränderung, welche, da sie nicht in der Willfür des Subjefts fteht, jest als ein ihm Neußerliches fich darstellt, eine Eigenschaft, die ihre Bedeutung erft erhalt mittelft der Form des Raumes, welche lettere aber ebenfalls der eigene Intellett zu diesem Behuf alsbald hinzufügt, wodurch nun also jene notwendig vorauszusetzende Urfache sich so= fort anschaulich darstellt, als ein Dbjeft im Raume, welches

die von ihr in unsern Sinnesorganen bewirften Berande= rungen als feine Eigenschaften an sich trägt. Diesen gangen Hergang findet man ausführlich und gründlich dargelegt in ber zweiten Auflage meiner Abhandlung Ueber ben Sat vom Grunde § 21. Nun aber ift ja doch die Sinnesempfindung, welche zu diesem Vorgange den Ausgangspunft und unstreitig ben gangen Stoff zur empirischen Unschauung liefert, etwas ganz und gar Subjeftives, und da nun famtliche Erfenntnis= Formen, mittelft welcher aus jenem Stoffe die objettive anschauliche Vorstellung entsteht und nach außen projiziert wird, Kants gang richtiger Nachweifung zufolge, ebenfalls subjektiven Ursprungs find; so ift flar, daß sowohl Stoff als Form der anschaulichen Borftellung aus dem Subjett Sienach löft nun unsere ganze empirische entspringen. Erkenntnis fich in zwei Bestandteile auf, welche beide ihren Urfprung in uns felbst haben, nämlich die Sinnesempfin= bung und die a priori gegebenen, also in den Funktionen unsers Intellefts, oder Gehirns, gelegenen Formen, Beit, Raum und Raufalität, denen übrigens Kant noch elf andere, von mir als überfluffig und unftatthaft nachgewiesene Rate: gorien des Berftandes hinzugefügt hatte. Demzufolge liefert Die anschauliche Vorstellung und unfre, auf ihr beruhende, empirische Erkenntnis in Wahrheit feine Data zu Schluffen auf Dinge an sich, und Rant mar, nach feinen Prinzipien, nicht befugt, folde anzunehmen. Wie alle früheren, fo hatte auch die Lockesche Philosophie das Gefet der Rausalität als ein absolutes genommen und war dadurch berechtigt, von ber Sinnegempfindung auf äußere, unabhängig von uns wirklich vorhandene Dinge zu schließen. Diefer Uebergang von der Wirkung zur Urfache ift jedoch der einzige Weg, um geradezu vom Innern und subjeftiv Gegebenen zum Neußern und objeftiv Vorhandenen zu gelangen. Nachdem aber Rant das Gesetz der Rausalität der Erkenntnisform des Subjekts vindiziert hatte, stand ihm dieser Weg nicht mehr offen: auch hat er selbst oft genug davor gewarnt, von der Rategorie der Raufalität transcendenten, d. h. über die Erfahrung und ihre Möglichkeit hinausgehenden Gebrauch zu machen.

In der That ist das Ding an sich auf diesem Wege nimmermehr zu erreichen, und überhaupt nicht auf dem der rein objektiven Erkenntnis, als welche immer Vorstellung bleibt, als solche aber im Subjekt wurzelt und nie etwas von der Vorstellung wirklich Berschiedenes liefern kann. Sondern nur dadurch kann man zum Dinge an sich ge-langen, daß man einmal den Standpunkt verlegt, nämlich ftatt wie bisher immer nur von dem auszugehn, mas vorstellt, einmal ausgeht von dem was vorgestellt wird. Dies ift jedem aber nur bei einem einzigen Dinge möglich, als welches ihm auch von innen zugänglich und badurch ihm auf zweifache Weise gegeben ift: es ist sein eigener Leib, der, in der objektiven Welt, eben auch als Vorstellung im Raume dasteht, zugleich aber sich dem eigenen Selbstbewußtsein als Wille kundaibt. Dadurch aber liefert er ben Schluffel aus, junachft jum Berftandnis aller seiner durch äußere Ursachen (hier Motive) hervorgerufenen Alftionen und Bewegungen, als welche, ohne diese innere und unmittelbare Ginsicht in ihr Wesen, uns ebenso unperständlich und unerklärbar bleiben würden, wie die nach Naturgesegen und als Meußerungen der Naturfrafte ein: tretenden Beränderungen der uns in objektiver Unschauung allein gegebenen übrigen Körper; und sodann zu dem des bleibenden Substrats aller dieser Aftionen, in welchem bie Kräfte zu denselben wurzeln, - also bem Leibe felbst. Diese unmittelbare Erkenntnis, welche jeder vom Wesen feiner eigenen, ihm außerdem ebenfalls nur in der objektiven Unschauung, gleich allen andern, gegebenen Erscheinung hat, muß nachher auf die übrigen, in letterer Beise allein gegebenen Erscheinungen analogisch übertragen werden und wird alsbann ber Schluffel zur Erfenntnis bes innern Wefens ber Dinge, d. h. ber Dinge an fich felbst. Bu biefer also fann man nur gelangen auf einem, von der rein objektiven Erfenntnis, welche bloge Vorstellung bleibt, gang verschiedenen Wege, indem man nämlich das Gelbstbewußtsein bes immer nur als animalisches Individuum auftretenden Subiefts ber Erfenntnis zur Silfe nimmt und es zum Mus: leger bes Bewußtseins andrer Dinge, b. i. bes anschauenden Intelletts macht. Dies ift der Weg, ben ich gegangen bin, und es ist der allein rechte, die enge Pforte zur Wahrheit.

Statt nun biefen Weg einzuschlagen, verwechselte man Rants Darftellung mit dem Wejen ber Sache, glaubte mit jener auch dieses widerlegt, hielt mas im Grunde nur Argumenta ad hominem waren für Argumenta ad rem, und erklärte bemnach, infolge jener Schulkischen Angriffe, Kants

Philosophie für unhaltbar. — Dadurch ward nunmehr bas Feld für die Sophisten und Windbeutel frei. Als der erfte Diefer Art stellte fich Richte ein, ber, ba bas Ding an fich eben in Mißfredit gefommen war, flugs ein System ohne alles Ding an sich verfertigte; mithin die Annahme von irgend etwas, das nicht durch und durch bloß unsere Borstellung mare, verwarf, also bas erfennende Subjeft alles in allem fein, ober doch aus eigenen Mitteln alles hervorbringen ließ. Bu biesem Zweck hob er fogleich das Wefentliche und Berdienstlichste ber Kantischen Lehre, die Unterscheidung des Apriori vom Aposteriori, und dadurch der Erscheinung vom Ding an sich, auf, indem er alles für Apriori erklärte, natürlich ohne Beweise für solche monstrose Behauptung: statt beren gab er teils sophistische, ja, sogar aberwitige Scheindemonstrationen, deren Absurdität fich unter ber Larve bes Tieffinns und der angeblich aus diesem entsprungenen Unverständlichkeit verbarg; teils berief er sich, frank und frech, auf intellektuale Anschauung, d. h. eigentlich auf Infpiration. Für ein aller Urteilsfraft ermangelndes, Kants unwürdiges Bublifum, reichte das freilich aus: diefes hielt Ueberbieten für Uebertreffen und erklärte sonach Fichten für einen noch viel größern Philosophen als Kant. noch bis auf den heutigen Tag fehlt es nicht an philo: sophischen Schriftstellern, die jenen traditionell gewordenen falschen Ruhm Fichtes auch der neuen Generation aufzubinden bemüht sind und ganz ernsthaft versichern, was Kant bloß versucht habe, das wäre durch den Fichte zu stande gebracht: er fei eigentlich der Rechte. Diese Berren legen burch ihr Midasurtel in zweiter Instanz ihre gangliche Unfähigkeit, Kanten irgend zu verstehn, ja, überhaupt ihren deplorabeln Unverstand so palpabel deutlich an den Tag, daß hoffentlich das heranwachsende, endlich enttäuschte Geschlecht sich hüten wird, mit ihren gahlreichen Geschichten ber Philosophie und sonftigen Schreibereien Zeit und Ropf zu verberben. — Bei biefer Gelegenheit will ich eine fleine Schrift ins Andenken gurudrufen, aus ber man erfehn fann, welchen Cindrud Fichtes perfonliche Erscheinung und Treiben auf unbefangene Zeitgenoffen machte: fie beißt "Kabinett Berliner Charaftere" und ist 1808, ohne Druckort, erschienen: sie soll von Buchholz sein; worüber ich jedoch feine Gewißheit habe. Man vergleiche bamit, was ber Jurift Unfelm von Feuerbach, in feinen 1852 von feinem

Sohne herausgegebenen Briefen, über Fichte fagt; besaleichen auch "Schillers und Fichtes Briefwechsel", 1847; und man wird eine richtigere Borftellung von diefem Schein-

philosophen erhalten.

Bald trat, seines Vorgängers würdig, Schelling in Richtes Kukstapfen, die er jedoch verließ, um seine eigene Erfindung, die abfolute Identität bes Subjektiven und Db= jektiven, ober Ibealen und Realen, zu verkündigen, welche barauf hinausläuft, daß alles, was feltene Geifter, wie Locke und Rant, mit unglaublichem Aufwand von Scharffinn und Nachdenken gesondert hatten, nur wieder zusammenzugießen sei in den Brei jener absoluten Identität. Denn bie Lehre diefer beiden Denker läßt sich gang paffend bezeichnen als die von der absoluten Diversität des Ibealen und Realen, ober Subjeftiven und Dbjektiven. Jest aber ging es weiter von Berirrungen Berirrungen. Bar einmal durch Fichten die Unverständlichkeit ber Rebe eingeführt und ber Schein bes Tieffinns an die Stelle des Denkens gesett; so war der Same aestreut, dem eine Rorruption nach der andern und endlich bie in unfern Tagen aufgegangene, gänzliche Demoralisiation ber Philosophie, und burch fie ber ganzen Litteratur, entsprießen sollte.

Auf Schelling folgte jett schon eine philosophische Ministerfreatur, der, in politischer, obendrein mit einem Fehlgriff bedienter Absicht, von oben herunter zum großen Philosophen gestempelte Segel, ein platter, geistlofer, ekelhaft-widerlicher, unwissender Charlatan, der, mit bei spiellofer Frechheit, Aberwit und Unfinn zusammenschmierte, welche von seinen feilen Unhängern als unfterbliche Beis= heit ausposaunt und von Dummföpfen richtig dafür genommen wurde, wodurch ein so vollständiger Chorus ber Bewunderung entstand, wie man ihn nie zuvor vernommen hatte\*). Die einem solchen Menschen gewaltsam verschaffte, ausgebreitete geistige Wirksamkeit hat den intellektuellen Verderb einer ganzen gelehrten Generation zur Folge gehabt. Der Bewunderer jener Afterphilosophie wartet der Hohn ber Nachwelt, dem jett schon der Spott der Nachbarn, lieblich zu hören, pralubiert; - ober follte es meinen Ohren nicht wohlklingen, wenn die Nation, deren gelehrte Kafte

<sup>\*)</sup> Man febe die Borrede gu meinen "Grundproblemen der Ethit".

meine Leiftungen, dreißig Jahre hindurch, für nichts, für feines Blides würdig geachtet hat, — von den Nachbarn ben Ruhm erhält, das ganze Schlechte, das Absurde, das Unfinnige und dabei materiellen Absichten Dienende, als höchste und unerhörte Weisheit dreißig Jahre lang verehrt, ja vergöttert zu haben? Ich soll wohl auch, als ein guter Patriot, mich im Lobe der Deutschen und des Deutschtums ergehn, und mich freuen, diefer und feiner andern Nation angehört zu haben? Allein es ist, wie das spanische Sprich: wort faat: Cada uno cuenta de la feria, como le va en alla. (Jeder berichtet von der Messe, je nachdem es ihm barauf ergangen.) Geht zu den Demokolaken und laßt euch Ioben. Tüchtige, plumpe, von Ministern aufgepuffte, brav Unfinn schmierende Charlatane, ohne Geift und ohne Berdienft, bas ift's was ben Deutschen gehört; nicht Männer wie ich. — Dies ist das Zeugnis, welches ich ihnen, beim Abschiede, zu geben habe. Wieland (Briefe an Merck S. 239) nennt es ein Unglud, ein Deutscher geboren gu fein: Bürgert, Mozart, Beethoven u. a. m. wurden ihm beigeftimmt haben: ich auch. Es beruht darauf, daß copor eirai det tor entγνωσομενον τον σοφον, oder il n'y a que l'esprit qui sente l'esprit\*).

Bu ben glänzendesten und verdienstlichsten Seiten der Kantischen Philosophie gehört unstreitig die transcendentale Dialektik, durch welche er die spekulative Theologie und Psychologie dermaßen aus dem Fundament gehoben hat, daß man seitdem, auch mit dem besten Willen, nicht im stande gewesen ist, sie wieder aufzurichten. Welche Wohlthat für den menschlichen Geist! Oder sehn wir nicht, während der ganzen Periode, seit dem Wiederaussehen der Wänner eine schiefe Richtung annehmen, ja, oft sich völlig verrenken, insolge jener beiden, den ganzen Geist lähmenden, aller Untersuchung erst entzogenen und danach ihr abgestorbenen, schlechterdings unantastbaren Voraussehungen? Werden uns nicht die ersten und wesentlichsten Grundanssichten unserer selbst und aller Dinge verschroben und

<sup>&</sup>quot;) Seutzutage hat das Studium der Kantischen Philosophie noch den besonderen Kuten zu lehren, wie tief seit der Kritit der reinen Bernunft die philosophische Litteratur in Deutschland gesunten ist: so sehr stechen seine tiefen Unterindhungen ab gegen das heutige rohe Geschwäh, dei welchem man von der einen Seite hoffnungsvolle Kandidaten und auf der andern Barbiergesellen zu vernehmen glaubt.

verfälscht, wenn wir mit der Boraussetzung baran gehn, bak bas alles von außen, nach Begriffen und durchdachten Absichten, durch ein persönliches, mithin individuelles Wefen hervorgebracht und eingerichtet fei? imgleichen, daß das Grundwesen ber Menschen ein denkendes wäre und er aus zwei gänzlich heterogenen Teilen bestehe, die zusammen: gekommen und zusammengelötet wären, ohne zu wissen, wie, und nun miteinander fertig zu werden hatten, fo gut es gehn wollte, um bald wieder nolentes volentes sich auf unmer zu trennen? Wie ftark Kants Kritik Dieser Bor-stellungen und ihrer Gründe auf alle Wissenschaften ein= gewirft habe, ist baraus ersichtlich, daß seitdem, wenigstens in der höhern deutschen Litteratur, jene Boraussetzungen allenfalls nur noch in einem figurlichen Ginne vortommen, aber nicht mehr ernstlich gemacht werden: sondern man überläßt fie ben Schriften für das Bolf und den Philosophie: professoren, die damit ihr Brot verdienen. Namentlich halten unsere naturwissenschaftlichen Werke fich von bergleichen rein, während hingegen die englischen, durch dahin zielende Rebensarten und Diatriben, ober burch Apologien, sich in unsern Augen herabsetzen\*). Noch dicht vor Kant freilich stand es in dieser hinsicht ganz anders: fo fehn wir g. B. felbst ben eminenten Lichtenberg, beffen Jugendbildung noch vorkantisch mar, in seinem Auffat über Physiognomif, ernsthaft und mit Ueberzeugung jenen Gegenfat von Seele und Leib festhalten und baburch feine Sache perderben.

Wer diesen hohen Wert der transcendentalen Dialeftif erwägt, wird es nicht überflüffig finden, daß ich hier etwas spezieller auf bieselbe eingehe. Bunachft lege ich daher Kennern und Liebhabern der Bernunftfritik folgen: den Bersuch vor, in der Kritik der rationalen Psychologie, wie sie allein in der ersten Ausgabe vollständig vorliegt, während fie in den folgenden kaftriert auftritt, - bas

<sup>\*)</sup> Seitdem Obiges geschrieben worden, hat es sich damit bei uns geändert. Infolge der Wiederauschleung des uraten und son zehmnal explodierten Materialismus sind Phischophen aus der Apotheke und dem Kliniso ausgetreten, Leute, die nichts gelernt haben, als was zu ihrem Gewerde gehört, und nun ganz unschuldig und ehrzam, als sollte Kant noch erit geboren werden, ihre Alte-Weider-Spetulation vortragen, über "Leib und Seele", nehl deren Berhältmis zu einander, disputieren, ja, (credite posteri!) den Sit besagter Seele im Gehirn nachweisen. Ihre Verweisung, das man etwas gelernt haben muß, um mitreden zu dürsen, und sie klüger thäten, sich nicht unangenehmen Anspielungen auf Phasterschmieren und Katechismus auszusehen. \*) Seitdem Obiges gefchrieben worden, hat es fich damit bei uns geandert.

Argument, welches daselbst S. 361 ff. unter dem Titel "Paralogismus der Personalität" fritisiert wird, ganz anders zu fassen und demnach zu fritisieren. Denn Kants allerzdings tiessinnige Darstellung desselben ist nicht nur überaus subtil und schwer verständlich, sondern ihr ist auch vorzuwersen, daß sie den Gegenstand des Selbstdewußtseins, oder in Kants Sprache, des innern Sinnes, plötslich und ohne weitere Besugnis, als den Gegenstand eines fremden Bewußtseins, sogar einer äußern Anschauung nimmt, um ihn dann nach Gesetzen und Analogien der Körperwelt zu benrteilen; ja, daß sie sich (S. 363) erlaubt, zwei verschiedene Zeiten, die eine im Bewußtsein des beurteilten, die andere in dem des urteilenden Subjetts anzunehnen, welche nicht zusammenstimmten. Ich würde also dem besagten Argumente der Persönlichseit eine ganz andere Wendung geben und es dennach in folgenden zwei Sähen darstellen:

1. Man fann, hinsichtlich aller Bewegung überhaupt, welcher Art sie auch sein moge, a priori feststellen, daß fie allererst wahrnehmbar wird durch den Vergleich mit irgend einem Ruhenden; woraus folgt, daß auch der Lauf der Beit, mit allem in ihr, nicht wahrgenommen werden konnte, wenn nicht etwas ware, das an demfelben feinen Teil hat, und mit beffen Ruhe wir die Bewegung jenes vergleichen. Wir urteilen hierin freilich nach Analogie ber Bewegung im Raum: aber Raum und Zeit muffen immer bienen, einander wechselseitig zu erläutern, daher wir eben auch die Zeit unter bem Bilbe einer geraden Linie uns vorstellen muffen, um fie anschaulich auffassend, a priori zu konstruieren. Demzufolge alfo können wir uns nicht vorstellen, daß, wenn alles in unferm Bewußtsein, zugleich und zusammen, im Kluffe der Zeit fortrückte, dieses Fortrücken dennoch mahr= nehmbar fein follte; sondern hiezu muffen wir ein Festftehendes voraussetzen, an welchem die Zeit mit ihrem Inhalt vorüberflöffe. Für die Anschauung des äußern Sinnes leistet dies die Materie, als die bleibende Substanz, unter bem Wechsel ber Accidenzien; wie dies auch Kant barftellt, im Beweise zur "erften Analogie ber Erfahrung", G. 183 ber ersten Musaabe. An eben diefer Stelle ift es jedoch, wo er den schon sonst von mir gerügten, unerträglichen, ja seinen eigenen Lehren widersprechenden Fehler begeht, zu fagen, daß nicht die Zeit selbst verflösse, sondern nur die Erscheinungen in ihr. Daß bies grundfählich sei, beweift

die uns allen inwohnende feste Gewißheit, daß, wenn auch alle Dinge im Himmel und auf Erden plötzlich stille stänsten, doch die Zeit, davon ungestört, ihren Lauf fortsetzen würde; fo daß, wenn späterhin die Natur einmal wieder in Gang geriete, die Frage nach ber Länge ber bagemesenen Paufe, an sich selbst einer ganz genauen Beantwortung fähig sein würde. Wäre dem anders; so müßte mit der Uhr auch die Zeit stille stehn, oder, wenn jene liefe, mit-laufen. Gerade dies Sachverhältnis aber, nebst unserer Gewißheit a priori darüber, beweift unwidersprechlich, daß die Zeit in unserm Ropfe, nicht aber draußen, ihren Berlauf, und also ihr Wesen, hat. — Im Gebiete ber äußern Anschauung, sagte ich, ist das Beharrende die Materie: bei unferm Argument ber Perfonlichkeit hingegen ift die Rede blog von der Wahrnehmung bes innern Sinnes, in welche auch die des äußern erst wieder aufgenommen wird. Daher also sagte ich, daß wenn unser Bewußtsein mit seinem gesamten Inhalt gleichmäßig im Strome ber Beit fich fortbewegte, wir diefer Bewegung nicht inne mer: ben fonnten. Alfo muß hiezu im Bewußtsein felbst etwas Unbewegliches fein. Diefes aber kann nichts anderes fein, als das erkennende Subjekt felbst, als welches dem Laufe ber Zeit und bem Wechsel ihres Inhalts unerschüttert und unverändert zuschaut. Bor seinem Blide läuft bas Leben wie ein Schauspiel zu Ende. Wie wenig es selbst an diesem Laufe teil hat, wird uns sogar fühlbar, wenn wir, im Alter, die Scenen der Jugend und Rindheit uns lebhaft vergegenwärtigen.

2. Innerlich, im Gelbstbewußtsein, ober, mit Rant gu reden, durch den innern Sinn, erfenne ich mich allein in der Zeit. Run aber kann es, objektiv betrachtet, in der bloßen Zeit allein kein Beharrliches geben; weil solches eine Dauer, dieser aber ein Zugleichsein, und dieses wieber ben Raum voraussett, — (die Begrundung bieses Sațes findet man in meiner Abhandlung über den Sat vom Grunde, 2. Aufl., § 18, sodann "Welt als Wille und Borst." Bb. 1, § 4, S. 10, 11 u. S. 531. — 3. Aufl., S. 10—12 u. 560). Desungeachtet nun aber finde ich mich thatsächlich als das beharrende, d. h. bei allem Wechsel meiner Borftellungen immerdar bleibende Substrat berselben, welches zu diesen Vorstellungen sich ebenso verhält, wie die Materie zu ihren wechselnden Accidenzien, folglich, ebensowohl wie

biese, den Namen der Substanz verdient und, da es unräumlich, folglich unausgedehnt ist, den der einfach en Substanz. Da nun aber, wie gesagt, in der bloßen Zeit, für sich allein, gar kein Beharrendes vorkommen kann, die in Nede stehende Substanz jedoch andrerseits nicht durch den äußern Sinn, folglich nicht im Naume wahrgenommen wird; so müssen wir, um sie uns dennoch, dem Laufe der Zeit gegenüber, als ein Beharrliches zu denken, sie als außerhald der Zeit gelegen annehmen und demnach sagen: alles Objekt liegt in der Zeit, hingegen das eigentliche erkennende Subsekt nicht. Da es nun außerhalb der Zeit auch kein Ausswissen, oder Ende, gibt; so hätten wir, am erkennenden Subsekt in uns, eine beharrende, jedoch weder räumliche, noch zeitliche, folglich unzerstörbare Substanz.

Um nun biefes fo gefaßte Argument der Berfonlichkeit als einen Baralogismus nachzuweisen, müßte man fagen, daß der zweite Sat desfelben eine empirische Thatsache zur Bilfe nimmt, der sich diese andere entgegenstellen läßt, daß bas erkennende Subjekt boch an das Leben und fogar an bas Wachen gebunden ift, seine Beharrlichkeit während beider alfo feineswegs beweist, daß sie auch außerdem bestehn fönne. Denn diese faktische Beharrlichkeit, für die Dauer des bewußten Zustandes, ist noch weit entfernt, ja, toto genere verschieden von der Beharrlichkeit der Materie (diesem Urfprung und alleiniger Realifierung bes Begriffs Gubstang), welche wir in der Anschauung fennen und nicht bloß ihre faktische Dauer, sondern ihre notwendige Ungerstörbarkeit und die Unmöglichkeit ihrer Bernichtung a priori einsehn. Aber nach Analogie dieser mahrhaft unzerstörbaren Substang ift es boch, daß wir eine benfende Substang in uns annehmen möchten, die alsdann einer endlosen Fortdauer gewiß wäre. Abgesehen nun davon, daß dies lettere die Analogie mit einer bloßen Erscheinung (der Materie) wäre, so besteht der Fehler, den die dialektische Vernunft in obigem Beweise begeht, barin, daß fie die Beharrlichkeit des Subjetts, beim Wechsel aller feiner Borftellungen in der Zeit, nun fo behandelt, wie die Beharrlichkeit der uns in der Unschauung gegebenen Materie, und dem= nach beide unter ben Begriff ber Substang zusammenfaßt, um nun alles, mas fie, wiewohl unter den Bedingungen ber Anschauung, von der Materie a priori aussagen fann, namentlich Fortdauer durch alle Zeit, nun auch jener angeblichen immateriellen Substanz beizulegen, wenngleich die Beharrlichkeit dieser vielmehr nur darauf beruht, daß fie selbst als in gar keiner Zeit, geschweige in aller, liegend angenommen wird, wodurch die Bedingungen der Anschauung, infolae welcher die Ungerstörbarkeit der Materie a priori ausgefagt wird, hier ausdrücklich aufgehoben find, namentlich bie Räumlichkeit. Auf dieser aber gerade beruht (nach eben ben oben angeführten Stellen meiner Schriften)

die Beharrlichkeit berfelben.

Sinsichtlich ber Beweise ber Unfterblichkeit ber Seele aus ihrer angenommenen Ginfachheit und baraus folgenden Indiffolubilität, durch welche die allein mögliche Urt bes Untergangs, die Auflösung der Teile, ausgeschlossen wird, ist überhaupt zu sagen, daß alle Gesetze über Entstehn, Bergehn, Veränderung, Beharrlichkeit u. f. w., welche wir, sei es a priori oder a posteriori kennen, durchaus nur von ber uns objektiv gegebenen, und noch dazu durch unsern Intellekt bedingten Körperwelt gelten: fobald wir daher von dieser abgehen und von immateriellen Wesen reden, haben wir feine Besugnis mehr, jene Gesetze und Regeln anzuwenden, um zu behaupten, wie das Entstehn und Berachn folder Wefen möglich fei ober nicht; sondern da fehlt und jebe Richtschnur. Siedurch find alle bergleichen Beweise ber Unsterblichkeit aus ber Ginfachheit ber benkenben Gubstanz abgeschnitten. Denn die Umphibolie liegt barin, daß man von einer immateriellen Substanz redet und dann die Gefete ber materiellen unterschiebt, um fie auf jene angumenden.

Inzwischen gibt der Paralogismus der Persönlichkeit, wie ich ihn gefaßt habe, in seinem ersten Argument ben Beweiß a priori, daß in unserm Bewußtsein irgend etwas Beharrliches liegen muffe, und im zweiten Argument weift er dasselbe a posteriori nach. Im ganzen genommen, scheint hier das Wahre, welches, wie in der Regel jedem Frrtum, so auch dem der rationalen Psychologie zum Grunde liegt, hier feine Wurzel zu haben. Dies Wahre ift, daß felbst in unferm empirischen Bewußtsein allerdings ein ewiger Bunkt nachgewiesen werden kann, aber auch nur ein Bunkt, und auch gerade nur nachgewiesen, ohne daß man Stoff zu fernerer Beweisführung baraus erhielte. Ich weise hier auf meine eigene Lehre zurud, nach welcher bas erkennende Subjekt bas ist, was alles erkennt, aber nicht erkannt wird: bennoch

erfassen wir es als ben festen Punft, an welchem bie Zeit mit allen Vorstellungen vorüberläuft, indem ihr Lauf selbst allerdings nur im Gegensatz zu einem Bleibenden erkannt werden kann. Ich habe dieses den Berührungspunkt des Objekts mit dem Subjekt genannt. Das Subjekt des Erfennens ift bei mir, wie ber Leib, als beffen Gehirnfunktion es fich obiektiv barftellt, Erscheinung des Willens, ber, als bas alleinige Ding an fich, hier bas Gubstrat bes Korrelats aller Erscheinungen, b. i. des Subjekts der Erkenntnis, ift\*). -

Wenden wir uns nunmehr zur rationalen Kosmologie; fo finden wir an ihren Antinomien pragnante Ausbrude ber aus dem Sate vom Grunde entspringenden Berplexität, die von jeher zum Philosophieren getrieben hat. Diefe nun, auf einem etwas andern Wege, beutlicher und unumwundener hervorzuheben, als bort geschehn, ift bie Absicht folgender Darftellung, welche nicht, wie die Kantische, bloß bialettisch, mit abstraften Begriffen operiert, sondern fich unmittelbar an bas anschauende Bewußtsein wendet.

Die Zeit kann keinen Anfang haben, und feine Urfache fann bie erste sein. Beibes ist a priori gewiß, also un= beftreitbar: benn aller Anfang ift in ber Beit, fest fie alfo voraus; und jede Urfach muß eine frühere hinter fich haben, deren Wirkung sie ift. Wie hatte also jemals ein erfter Anfang der Welt und der Dinge eintreten können? (Danach) erscheint benn freilich ber erste Bers bes Bentateuchs als eine Petitio principii und zwar im allereigentlichsten Sinne des Worts.) Aber nun andrerseits: wenn ein erfter Anfana nicht gewesen ware; so konnte die jetige reale Gegenwart nicht erft jett fein, sondern ware ich on langft gewesen:

July 1, 1 considered those several proofs drawn: "First, from the nature of the soul itself, and particulary its immateriality; which, though not absolutely necessary to the eternity of its duration, has, I think, been evinced to almost a demonstration."

But it proves the contrary: we know that matter cannot annihilated; but we know not the same of immaterial substance.
(Shopenhauers Jujah zu dem Worte immateriality.)

<sup>&</sup>quot;) Beigeschriebenes zu Reinholds zehntem Briefe und zu Humes Essays on suicide and the immortality p. 76: "Das Dasein von was immer sür einem bestimmten Gegenstande kann sich uns nur durch die Eigenschaften und Beschaftenbeiten desselben anklündigen, und unter Agrisst von dem Gegenstande kann nur aus er Worseltung seiner Gigenschaften und Beschaftenbeiten bestehen." (Reinhold, Briefe über die Kantlische Philosophie, S. 364.) Bicknehr nuß das Subjett der Prädikate des äußern Sinnes (da es nicht angeschaut wird) durch Prödikate des innern Sinnes vorgestellt werden: — Wise. Gesondert den seinen Prädikaten kann das Subjett, welches dem äußern Sinn sich als ausgedehnt, dem innern als wollend darstellt, sehr wohl dasselbe sein. (Schopen-kauss Aulich)

benn zwischen ihr und bem ersten Anfange muffen wir irgend einen, jedoch bestimmten und begrenzten Zeitraum annehmen, ber nun aber, wenn wir den Anfang leugnen, d. h. ihn ins Unendliche hinaufrücken, mit hinaufrückt. Aber sogar auch wenn wir einen ersten Anfang setzen; so ist uns damit im Grunde doch nicht geholfen: benn, haben wir auch badurch die Kaufalfette beliebig abgeschnitten; so wird alsbald bie bloge Zeit fich uns beschwerlich erweisen. Nämlich die immer erneuerte Frage "warum jener erste Anfang nicht schon früher eingetreten?" wird ihn schrittweise, in ber anfangslofen Zeit, immer weiter hinaufschieben, wodurch dann die Rette ber zwischen ihm und uns liegenden Ursachen bermaßen in die Sohe gezogen wird, daß fie nimmer lang genug werden fann. um bis zur jetigen Gegenwart herab zu reichen, wonach es alsdann zu diefer immer noch nicht gefommen fein wurde. Dem widerstreitet nun aber, daß fie doch jest einmal wirklich ba ift und sogar unser einziges Datum zu ber Rechnung ausmacht. Die Berechtigung nun aber gur obigen, fo unbequemen Frage entsteht daraus, daß der erste Unfang, eben als folder, keine ihm vorhergängige Urfache voraussett und gerade barum ebensogut hätte Trillionen Jahre früher ein: treten fonnen. Bedurfte er nämlich feiner Urfache gum Gintreten, so hatte er auch auf feine zu warten, mußte bemnach schon unendlich früher eingetreten sein, weil nichts ba mar, ihn zu hemmen. Denn, dem erften Unfange barf, wie nichts als seine Ursach, so auch nichts als sein Hindernis vorhergehn: er hat also schlechterdings auf nichts zu warten und fommt nie früh genug. Daher also ift, in welchen Zeitpunkt man ihn auch fegen mag, nie einzusehn, warum er nicht schon sollte viel früher bagewesen sein. Dies also schiebt ihn immer weiter hinauf: weil nun aber boch bie Zeit felbst durchans feinen Unfang haben fann; so ist allemal bis zum gegenwärtigen Augenblick eine unendliche Zeit, eine Ewigfeit, abgelaufen: daher ist dann auch das Hinaufschieben des Weltanfangs ein endloses, so daß von ihm bis zu uns jede Kaufalkette zu kurz ausfällt, infolge wovon wir dann von demfelben nie bis zur Gegenwart herabgelangen. Dies fommt daher, daß uns ein gegebener und fester Unfnupfungs= punft (point d'attache) fehlt, baher wir einen solchen beliebig irgendwo annehmen, berfelbe aber stets vor unsern Banden zurudweicht, die Unendlichkeit hinauf. — Co fällt es also aus, wenn wir einen erften Unfang setzen und

bavon ausgehn: wir gelangen nie von ihm zur Gegen-

wart herab.

Gehn wir hingegen umgekehrt von der doch wirklich gegebenen Gegenwart auß: dann gelangen wir, wie schon gemeldet, nie zum ersten Anfang hinauf; da jede Ursache, zu der wir hinauf schreiten, immer Wirkung einer frühern gewesen sein muß, welche dann sich wieder im selben Fall befindet, und dies durchaus kein Ende erreichen kann. Jest wird uns also die Welt anfangslos, wie die unendliche Zeit selbst; wobei unser Einbildungskraft ermüdet und unser Verz

ftand feine Befriedigung erhalt.

Diese beiden entgegengesetzten Unsichten find bemnach einem Stode zu vergleichen, beffen eines Enbe, und zwar welches man will, man beguem fassen kann, wobei jedoch das andere sich immer ins Unendliche verlängert. Das Wesentliche ber Sache aber läßt sich in dem Satze restimieren, daß die Beit, als ichlechthin unendlich, immer viel zu groß ausfällt für eine ihr als endlich angenommene Welt. 3m Grunde aber bestätigt sich hiebei doch wieder die Wahrheit der "Antithese" in der Kantischen Antinomie; weil sich, wenn wir von dem allein Gewiffen und wirklich Gegebenen, der realen Gegenwart, ausgehn, die Anfangslofigkeit ergibt; hingegen der erste Anfang bloß eine beliebige Annahme ift, bie sich aber auch als solche nicht mit bem besagten allein Gemiffen und Wirklichen, ber Gegenwart, vereinbaren läßt. -Wir haben übrigens biefe Betrachtungen als folche anzusehn, welche die Ungereimtheiten aufdeden, die aus der Unnahme der absoluten Realität der Zeit hervorgehn; folglich als Bestätigungen ber Grundlehre Rants.

Die Frage, ob die Welt dem Raume nach begrenzt, oder unbegrenzt sei, ist nicht schlechthin transcendent; vielemehr an sich selbst empirisch; da die Sache immer noch im Bereich möglicher Erfahrung liegt, welche wirklich zu machen nur durch unsere eigene physische Beschaffenheit uns benommen bleibt. A priori gibt es hier kein demonstrabel sicheres Argument, weder für die eine noch die andere Alternative; so daß die Sache wirklich einer Antinomie sehr ähnlich sieht, sofern, bei der einen, wie der andern Annahme, bedeutende lebelstände sich hervorthun. Nämlich eine begrenzte Welt im unendlichen Raume schwindet, sei sie auch noch so groß, zu einer unendlich kleinen Größe, und man frägt, wozu denn der übrige Raum da sei? Andrerseits wieder

fann man nicht faffen, daß fein Firstern der außerste im Raume fein follte. — Beiläufig gesagt, würden die Planeten eines folden nur mahrend ber einen Salfte ihres Sahres nachts einen gestirnten Himmel haben, mährend ber andern aber einen ungeftirnten, - ber auf die Bewohner einen fehr unheimlichen Eindruck machen müßte. Demnach läßt jene Frage sich auch so ausdrücken: gibt es einen Firstern, beffen Planeten in Diesem Pravifamente stehn ober nicht? Bier

zeigt sie sich als offenbar empirisch.

Ich habe in meiner Kritik der Kantischen Philosophie die ganze Annahme der Antinomien als falsch und illusorisch nachgewiesen. Auch wird, bei gehöriger Ueberlegung, jeder es zum voraus als unmöglich erkennen, daß Begriffe, die richtig aus ben Erscheinungen und ben a priori gewiffen Gefeten berfelben abgezogen, fodann aber, benen ber Logif gemäß, zu Urteilen und Schluffen verfnüpft find, auf Wider: fpruche führen follten. Denn alsbann mußten in ber anschaulich gegebenen Erscheinung selbst, oder in dem gesetz= mäßigen Zusammenhang ihrer Glieber, Widersprüche liegen; welches eine unmögliche Annahme ift. Denn das Anschauliche als folches fennt gar feinen Widerspruch: Diefer hat, in Beziehung auf dasfelbe, feinen Sinn, noch Bedeutung. Denn er existiert bloß in ber abstraften Erfenntnis ber Reflexion: man fann wohl, offen ober verstedt, etwas zugleich jegen und nicht setzen, d. h. sich widersprechen: aber es kann nicht etwas Wirkliches zugleich sein und nicht sein. Das Gegenteil bes Obigen hat freilich Zeno Cleatifus, mit feinen befannten Cophismen, und auch Rant, mit feinen Untinomien, barthun wollen. Daher also verweise ich auf meine Kritik der letteren.

Kants Verdienst um die spekulative Theologie ift schon oben im allgemeinen berührt worden. Um dasselbe noch mehr hervorzuheben, will ich jett, in größter Kurze, das Wesentliche ber Sache auf meine Weise recht faklich zu

machen suchen.

In der driftlichen Religion ift das Dasein Gottes eine ausgemachte Cache und über alle Untersuchung erhaben. Co ist es recht: denn dahin gehört es und ist daselbst durch Offenbarung begründet. Ich halte es daher für einen Mißgriff der Nationalisten, wenn sie, in ihren Dogmatiken, das Dasein Gottes anders, als aus der Schrift, zu beweisen versuchen: sie wissen, in ihrer Unschuld, nicht, wie gefährlich

diese Kurzweil ist. Die Philosophie hingegen ist eine Wissenschaft und hat als solche keine Glaubensartikel: demzufolge darf in ihr nichts als daseiend angenommen werden, als was entweder empirisch geradezu gegeben, oder durch unzweiselhafte Schlüsse nachgewiesen ist. Diese glaubte man nun freilich längst zu besitzen, als Kant die Welt hierüber enttäuschte und sogar die Unmöglichkeit solcher Beweise so sieher darthat, daß seitdem kein Philosoph in Deutschland wieder versucht hat, dergleichen aufzustellen. Siezu aber war er durchaus besugt; ja, er hat etwas höchst Verdienstliches: denn ein theoretisches Dogma, welches mitunter sich herausiniumt, jeden, der es nicht gelten läßt, zum Schurken zustempeln, verdiente doch wohl, daß man ihm einmal ernstlich

auf den Zahu fühlte.

Mit jenen angeblichen Beweisen verhält es sich nun folgendermaßen. Da einmal die Wirklichfeit bes Da= feins Gottes nicht, durch empirische Ueberführung, gezeigt werden fann; fo ware ber nachfte Schritt eigentlich gewesen, die Möglichkeit desselben auszumachen, wobei man schon Schwierigkeiten genug wurde angetroffen haben. Statt beffen aber unternahm man, sogar die Notwendigkeit desfelben zu beweisen, also Gott als notwendiges Wefen darzuthun. Dun ist Notwendiakeit, wie ich oft genug nachgewiesen habe, überall nichts anderes, als Abhängigkeit einer Folge von ihrem Grunde, alfo das Gintreten ober Seten ber Folgen, weil ber Grund gegeben ift. Siezu hatte man bemnach unter ben vier von mir nachgewiesenen Geftalten bes Sates vom Grunde die Wahl, und fand nur die zwei erften brauchbar. Demgemäß entstanden zwei theologische Beweise, ber fosmologische und ber ontologische, ber eine nach dem Sat vom Grunde des Werdens (Urfach), der andere nach dem vom Grunde des Erkennens. Der erfte will, nach dem Gesetze der Kaufalität, jene Notwendigfeit als eine phyfische barthun, indem er die Welt als eine Wirkung auffaßt, die eine Urfache haben muffe. Diesem fosmologischen Beweise wird sodann als Beiftand und Unterstützung ber physikotheologische beigegeben. Das fosmologische Argument wird am stärksten in der Wolfischen Fassung besselben, folglich so ausgedrückt: "wenn irgend etwas eristiert; so eristiert auch ein schlechthin notwendiges Wefen" - zu verstehn, entweder das Gegebene felbst, ober Die erfte ber Urfachen, burch welche basfelbe jum Dafein

gelangt ift. Letteres wird bann angenommen. Diefer Beweiß gibt zunächst die Blöße, ein Schluß von der Folge auf den Grund zu sein, welcher Schlußweise schon die Logik alle Ansprüche auf Gewißheit abspricht. Sobann ignoriert er, baß wir, wie ich oft gezeigt habe, etwas als notwendig nur benken können, insofern es Folge, nicht insofern es Grund eines gegebenen andern ist. Ferner beweist das Gesetz ber Kausalität, in dieser Weise angewandt, zu viel: benn wenn es uns hat von der Welt auf ihre Ursach leiten müssen, so erlaubt es uns auch nicht, bei dieser stehn zu bleiben, ondern führt uns weiter zu deren Ursach, und so immer-fort, unbarmherzig weiter, in infinitum. Dies bringt sein Wefen so mit sich. Und ergeht es dabei, wie dem Goethe= ichen Zauberlehrling, deffen Geschöpf zwar auf Befehl anfangt, aber nicht wieder aufhört. Siezu tommt noch, daß bie Kraft und Gültigkeit des Gesetzes der Rausalität sich allein auf die Form der Dinge, nicht auf ihre Materie erstreckt. Es ist der Leitfaden des Wechsels der Formen, weiter nichts: Die Materie bleibt von allem Entstehn und Vergehn derfelben unberührt; welches wir vor aller Erfahrung einsehn und daher gewiß wissen. Endlich unterliegt ber fosmologische Beweiß dem transcendentalen Argument, daß das Geset der Kaufalität nachweisbar subjettiven Urfprungs, daher bloß auf Ericheinungen für unfern Intelleft, nicht auf das Wesen der Dinge an sich felbst anwendbar ist\*). — Subsidiarisch wird, wie gesagt, dem tosmologischen Beweise der physikotheologische beigegeben, welcher der von jenem eingeführten Unnahme zu-gleich Beleg, Bestätigung, Plaufibilität, Farbe und Gestalt

nt Wit aber zu sagen, daß einmal in der Zeit, diese Welt, mit allen ihr inwohnenden Kräften, gar nicht gewesen, sondern von einer fremden und außer ihr
tiegenden Kraft aus dem Richts hervorgebracht sei, — ist ein ganz mitsiger durch
nichts zu betegender Einfall; um so mehr, als alle ihre Kräfte an die Materie gebunden sind, deren Entstehn, oder Bergehn, wir nicht einmal zu denken vermögen.
Diese Aufstalfung der Welt reicht hin zum Spinozismus. Daß Menschen
in ihrer Kerzenstun sich ich iberall Weien erdacht haben, welche die Raturträfte und
ihren Berlauf beherrschen, um solche anrusen zu können, — ist sehr natürlich.
Griechen und Könner ließen es jedoch beim Hertelden, eines seden in seinem Bereich,
bewenden: und es siel ihnen wicht ein zu sagen einer noch einen habe die Weit

<sup>\*)</sup> Die Dinge gang realistisch und objektiv genommen, ist sonnenklar, daß die Welt sich selbst erhält: die organischen Besen bestehn und propagieren sich traftistrer inneren selbsteigenen Lebenskraft; die unorganischen Körper tragen die Kräfte in sich, von denen Physik und Chemie bloß die Beschreibung sind, und die Planeten gehen ihren Gang aus innern Kräften vermöge ihrer Trägheit und Gravitation. Ju ihrem Bestande also brancht die Welt niemanden außer sich. Denn derfelbe ist Wischnu.

bewenden: und es fiet ihnen nicht ein, ju fagen, einer von jenen habe die Welt und die Naturfrafte gemacht.

erteilen will. Allein er fann immer nur unter Boraussetzung jenes erften Beweises, beffen Erläuterung und Umplifikation er ift, auftreten. Sein Berfahren besteht dann barin, daß er jene porausgesette erfte Urfache ber Welt zu einem erkennenden und wollenden Wesen steigert, indem er, burch Induftion aus den vielen Folgen, Die fich burch einen folchen Brund erklären ließen, diesen festzustellen sucht. Induftion fann aber höchstens große Wahrscheinlichkeit, nie Gemigheit geben: überdies ift, wie gesagt, ber ganze Beweis ein burch den erften bedingter. Wenn man aber näher und ernftlich auf diese so beliebte Physifotheologie eingeht und nun gar fie im Lichte meiner Philosophie pruft; so ergibt fie fich als die Ausführung einer falschen Grundansicht ber Natur, welche die unmittelbare Erscheinung, ober Objettivation, bes Willens zu einer bloß mittelbaren herabsett, alfo ftatt in ben Naturwesen bas ursprüngliche, urfräftige, erkenntnis: lose und eben deshalb unfehlbar sichere Wirken des Willens ju erfennen, es auslegt als ein bloß fefundares, erft am Lichte ber Erkenntnis und am Leitfaden ber Motive vor sich gegangenes; und sonad bas von innen aus Getriebene auffaßt als von außen gezimmert, gemodelt und geschnitt. Denn, wenn der Wille, als das Ding an sich, welches Durchaus nicht Borstellung ist, im Afte seiner Objektivation, aus seiner Ursprünglichkeit in die Borstellung tritt, und man nun an das in ihr fich Darstellende mit der Boraussetzung geht, es sei ein in der Welt der Borstellung selbst, also infolge ber Erkenntnis, zu ftande gebrachtes; dann freilich stellt es sich dar als ein nur mittelst überschwenglich voll= fommener Erkenntnis, die alle Objefte und ihre Berkettungen auf einmal überblickt, Mögliches, d. i. als ein Werf der höchsten Weisheit. Hierüber verweise ich auf meine Abhandlung vom Willen in der Natur, besonders S. 43—62 derfelben (S. 35—54 der 2. Aufl.), unter der Rubrik "Verzgleichende Anatomie", und auf mein Hauptwerk Bd. 2, Kap. 26 am Unfang.

Der zweite theologische Beweis, ber ontologische, nimmt, wie gesagt, nicht das Gesetz der Kausalität, sondern den Satz vom Grunde des Erkennens zum Leitsaden; wordurch denn die Notwendigkeit des Daseins Gottes hier eine logische ist. Nämlich durch bloß analytisches Urteilen, aus dem Begrisse Gott, soll sich hier sein Dasein ergeben; so daß man diesen Begriss nicht zum Subjest eines Satzes

machen fonne, barin ihm bas Dasein abgesprochen murbe; weil nämlich dies bem Subjekt bes Sates widersprechen wurde. Dies ist logisch richtig, ist aber auch sehr naturlich und ein leicht zu durchschauender Taschenspielerstreich. Rach= bem man nämlich mittelft der Handhabe des Begriffs "Bollfommenheit", ober auch "Realität", den man als Terminus medicus gebraucht, das Brädikat des Dafeins in das Subjekt hineingelegt hat, fann es nicht fehlen, daß man es nachher baselbst wieder vorfindet und nun es durch ein analytisches Urteil exponiert. Aber die Berechtigung gur Aufstellung bes ganzen Begriffs ist damit keineswegs nachgewiesen: vielmehr war er entweder gang willfürlich ersonnen, ober aber durch ben fosmologischen Beweis eingeführt, bei welchem alles auf physische Notwendigkeit gurudläuft. Chr. Wolf scheint dies wohl eingesehen zu haben; da er in seiner Metaphyfik vom fosmologischen Argument allein Gebrauch macht und bies ausdrudlich bemerkt. Den ontologischen Beweiß findet man in der 2. Auflage meiner Abhandlung über die vierfache Burgel bes Sages vom zureichenden Grunde § 7 genau untersucht und gewürdigt; dahin ich also hier verweise. Allerdings ftützen beide theologische Beweise sich gegen:

feitig, können aber barum doch nicht stehn. Der kosmologische hat den Borzug, daß er Rechenschaft gibt, wie er zum Begriff eines Gottes gefommen ift, und nun durch feinen Abjunft, den physikotheologischen Beweiß, benfelben plaufibel macht. Der ontologische hingegen kann gar nicht nachweisen, wie er zu seinem Begriff vom allerrealsten Wesen gekommen fei; gibt also entweder vor, berselbe sei angeboren, oder er borgt ihn vom fosmologischen Beweiß und sucht ihn bann aufrecht zu halten durch erhaben klingende Gate vom Wefen, das nicht anders als seiend gebacht werden fonne, beffen Dasein schon in seinem Begriffe lage u. f. w. Inzwischen werden wir der Erfindung des ontologischen Beweises den Ruhm des Scharffinns und der Subtilität nicht versagen, wenn wir folgendes erwägen. Um eine gegebene Eriftenz zu erklären, weisen wir ihre Urfache nach, in Beziehung auf welche sie dann als eine notwendige sich darstellt; welches als Erflärung gilt. Allein biefer Weg führt, wie genugsam gezeigt, auf einen Regressus in infinitum, fann baher nie bei einem Letten, das einen fundamentalen Erklärungsgrund abgabe, anlangen. Anders nun würde es fich verhalten. wenn wirklich die Eriften; irgend eines Wesens aus feiner Effeng, also seinem blogen Begriff, ober seiner Definition, fich folgern ließe. Dann nämlich wurde es als ein Not: menbiges (welches hier, wie überall, nur befagt "ein aus feinem Grunde Folgendes") erkannt werben, ohne babei an etwas anderes, als an feinen eigenen Begriff gebunden ju fein, mithin, ohne daß feine Notwendigfeit eine blog vorübergehende und momentane, nämlich eine felbst wieder bedingte und banach auf endlose Reihen führende ware, wie es die faufale Notwendigkeit allemal ift. Vielmehr würde als: dann der bloße Erkenntnisgrund sich in einen Realgrund, also eine Ursache, verwandelt haben und so sich vortrefflich eignen, nunmehr ben letten und badurch festen Unknüpfungs: punft für alle Raufalreihen abzugeben: man hätte also bann, was man fucht. Daß aber bas alles illusorisch ift haben wir oben gesehn, und es ift wirklich, als habe schon Aristoteles einer folden Sophiftifation vorbeugen wollen, als er faate: το δε ειναι ουκ ουσια ουδενι ad nullius rei essentiam pertinet existentia (Analyt. post. II, 7). Unbefümmert hierum ftellte, nachdem Anfelmus von Canterbury zu einem dergleichen Gebankengange die Bahn gebrochen hatte, nachmals Cartefius ben Begriff Gottes als einen folden, ber bas Geforderte leiftete, auf, Spinoza aber ben ber Welt, als ber allein criftierenden Substanz, welche banach causa sui wäre, i. e. quae per se est et per se concipitur, quamobrem nulla alia re eget ad existendum: biefer so etablierten Welt erteilt er sodann, honoris causa, den Titel Deus, um alle Leute zufrieden zu ftellen. Es ift aber eben noch immer derselbe Tour de passe-passe, ber bas logisch Rotwendige für ein real Notwendiges uns in die Bande fpielen will, und der, nebst andern ähnlichen Täuschungen, endlich Unlag gab zu Lockes großer Untersuchung bes Urfprunges der Begriffe, mit welcher nunmehr der Grund gur fritischen Philosophie gelegt war. Gine speziellere Darftellung bes Berfahrens jener beiden Dogmatiker enthält meine Abhandlung über den Sat vom Grunde, in der 2. Auflage SS 7 und 8.

Nachbem nun Kant, durch seine Kritik der spekulativen Theologie, dieser den Todesstoß gegeben hatte, mußte er den Eindruck hievon zu mildern suchen, also ein Besänstigungsmittel, als Anddynon, darauf legen; analog dem Berkahren Humes, der, im letzten seiner so lesenswerten, wie unerbittlichen Dialogues on natural religion, uns eröffnet, bas alles wäre nur Spaß gewesen, ein bloßes Exercitium logicum. Dem also entsprechend gab Kant, als Surrogat der Beweise des Daseins Gottes, sein Postulat der praktischen Bernunft und die baraus entstehende Moraltheologie, welche, ohne allen Unspruch auf objektive Gültigkeit für das Wiffen, ober die theoretische Vernunft, volle Gültigkeit in Beziehung auf das Handeln, ober für die praktische Vernunft, haben follte, wodurch benn ein Glauben ohne Wiffen begründet wurde, - damit die Leute doch nur etwas in die Hand friegten. Seine Darstellung, wenn wohl verstanden, besagt nichts anderes, als daß die Annahme eines nach dem Tode vergeltenden, gerechten Gottes ein brauchbares und ausreichendes regulatives Schema fei, jum Behuf ber Mus: legung der gefühlten, ernsten, ethischen Bedeutsamkeit unsers Sandelns, wie auch der Leitung dieses Handelns selbst; also gewissermaßen eine Allegorie der Wahrheit, so daß, in bieser Hinsicht, auf welche allein es doch zuletzt ankommt, jene Annahme die Stelle der Wahrheit vertreten könne, wenn sie auch theoretisch, ober objektiv, nicht zu rechtfertigen fei. - Ein analoges Schema, von gleicher Tenbeng, aber viel größerm Wahrheitsgehalt, stärkerer Plausibilität und bennach unmittelbarerem Wert, ist das Dogma des Brahmanismus von der vergeltenden Metempfnchofe, wonach wir in ber Gestalt eines jeden von uns verletten Wesens einst muffen wiedergeboren werden, um alsbann diefelbe Berletung zu erleiden. — Im angegebenen Sinne also hat man Kants Moraltheologie zu nehmen, indem man dabei berücklichtigt, daß er selbst nicht so unumwunden, wie hier geschieht, über bas eigentliche Sachverhältnis fich ausdrücken burfte, sondern, indem er das Monstrum einer theoretischen Lehre von bloß praftischer Gultigfeit aufstellte, bei den Klugeren auf das Granum salis gerechnet hat. Die theologischen und philosophischen Schriftsteller biefer letteren, ber Kantischen Philosophie entfremdeten Zeit haben baher meistens gefucht, ber Sache das Ansehn zu geben, als fei Kants Moraltheologie ein wirklicher dogmatischer Theismus, ein neuer Beweis des Daseins Gottes. Das ift fie aber durchaus nicht; sondern sie gilt ganz allein innerhalb der Moral, blok jum Behuf der Moral und fein Strohbreit weiter.

Much ließen nicht einmal die Philosophieprofessoren fich lange daran genügen; obwohl sie durch Kants Kritik der spetulativen Theologie in bedeutende Berlegenheit gesetzt waren. Denn von alters her hatten fie ihren speziellen Beruf barin erkannt, bas Dafein und bie Gigenschaften Gottes barzulegen und ihn zum Sauptgegenstand ihres Philosophierens zu machen; daher, wenn die Schrift lehrt, daß Gott die Raben auf dem Felde ernährt, ich hinzuseten muß: und die Philosophieprofessoren auf ihren Kathebern. Sa, sogar noch heutigestags versichern sie gang dreift, das Absolutum (bekanntlich der neumodische Titel für den lieben Gott) und beffen Berhältnis zur Welt fei bas eigentliche Thema der Philosophie, und diefes näher zu bestimmen, auszumalen und durchzuphantasieren sind sie nach wie vor beschäftigt. Denn allerdings möchten die Regierungen. welche für ein dergleichen Philosophieren Geld hergeben, aus den philosophischen Hörfälen auch aute Chriften und fleißige Rirchgänger hervorgehn fehn. Wie mußte alfo ben Berren von der lukrativen Philosophie zu Mute werden, als, durch ben Beweiß, daß alle Beweise der spekulativen Theologie unhaltbar und daß alle, ihr außerwähltes Thema betreffenden Erkenntniffe unferm Intelleft Schlechterdings unzuganglich seien, Kant ihnen das Konzept so sehr weit verrückt hatte? Sie hatten sich anfänglich burch ihr befanntes Sausmittel. das Janorieren, bann aber durch Bestreiten zu helfen gesucht: aber das hielt auf die Länge nicht Stich. Da haben fie benn sich auf die Behauptung geworfen, das Dafein Gottes fei zwar keines Beweises fähig, bedürfe aber auch desfelben nicht; benn es verstände sich von felbst, ware die aus: gemachteste Cache von der Welt, wir konnten es gar nicht bezweifeln, wir hatten ein "Gottesbewußtsein", unfre Bernunft mare bas Organ für unmittelbare Erfenntniffe von überweltlichen Dingen, die Belehrung über diese wurde unmittelbar von ihr vernommen, und barum eben heiße fie Bernunft! (3ch bitte freundlichft, hier meine Abhandlung über ben Satz vom Grunde in der 2. Aufl. § 34, bestgleichen meine Grundprobleme der Ethik S. 148—154 [2. Aufl. S. 146—151], endlich auch meine Kritif ber Kantischen Philosophie S. 584—585, 3. Aufl. S. 617—618 nachzusehn.) Bon ber Genefis Diefes Gottesbewußtseins haben wir fürzlich eine, in dieser Sinsicht merkwürdige bild: liche Darstellung erhalten, nämlich einen Kupferstich, der uns eine Mutter zeigt, die ihr breijähriges, mit gefalteten Sanden auf dem Bette fnicendes Rind jum Beten abrichtet; gewiß ein häufiger Borgang, der eben die Genesis des

Gottesbewußtseins ausmacht; benn es ist nicht zu bezweifeln, daß nachdem, im zartesten Alter, das im ersten Wachstum begriffene Gehirn so zugerichtet worden, ihm das Gottes: bewußtsein so fest eingewachsen ist, als wäre es wirklich angeboren. —\*) Nach andern lieferte die Vernunft jedoch bloße Alhndungen; hingegen wieder andere hatten gar in-tellektuale Anschauungen! Abermals andere ersanden das absolute Denken, d. i. ein solches, bei welchen der Mensch sich nicht nach den Dingen umzusehn braucht, sondern, in göttlicher Allwissenheit, bestimmt, wie sie ein für allemal seien. Dies ist unstreitig die bequemste unter allen jenen Erfindungen. Sämtlich aber griffen fie zum Wort "Abfolutum", welches eben nichts anderes ift, als ber fosmologische Beweiß in nuce, oder vielmehr in einer so starken Zusammenziehung, daß er, mikrostopisch geworden, sich den Augen entzieht, so unerkannt durchschlüpft und nun für etwas sich von selbst Verstehendes ausgegeben wird: denn in seiner wahren Gestalt darf er seit dem Kantischen Examen rigorosum, sich nicht mehr blicken lassen; wie ich bies in ber 2. Aufl. meiner Abhandlung über ben Cat vom Grunde S. 36 ff. und auch in meiner Kritik der Kantischen Philossophie S. 544 (3. Aufl. S. 574) näher ausgeführt habe. Wer zuerst, vor ungefähr 50 Jahren, den Piff gebraucht habe, unter diesem alleinigen Wort Absolutum den explodierten und proffribierten fosmologischen Beweis in-fognito einzuschwärzen, weiß ich nicht mehr anzugeben: aber ber Pfiff war ben Fähigkeiten bes Lublikums richtig angemessen: benn bis auf ben heutigen Tag kursiert Absolutum als bare Münze. Kurzum, es hat den Philosophieprofessoren, trot der Kritik der Vernunft und ihren Beweisen, noch nie an authentischen Nachrichten vom Dasein Gottes und seinem Berhältnis zur Welt gefehlt, in beren ausführlicher Mitteilung, nach ihnen, das Philosophieren ganz eigentlich be-stehen soll. Allein, wie man sagt, "tupsernes Geld fupferne Ware", so ist dieser bei ihnen sich von selbst verstehende Gott eben auch danach: er hat weder Hand, noch Fuß. Darum halten sie mit ihm so hinterm Berge, oder vielmehr hinter einem schallenden Wortgebäude, daß man kaum einen

<sup>\*)</sup> Ueberhaupt aber ist ein bergleichen Versahren, gleichviel worauf es angewandt wird, anzuschu als die Juokulation einer sixen Zoee: welche es auch sein möge, und wäre sie noch so toll; sie wird haften, dis an sein Ende, und ihm für angedoren gelten, sir unmittelbare Offendarung und Gott weiß was.

Bipfel von ihm gewahr wird. Wenn man fie nur zwingen fönnte, sich deutlich darüber zu erklären, was bei dem Worte Gott so eigentlich zu benfen sei; bann wurden wir febn, ob er sich von selbst versteht. Nicht einmal eine Natura naturans (in die ihr Gott oft überzugehn droht) versteht sich von selbst; da wir den Leufipp, Demofrit, Spifur und Lufrez ohne eine folche die Welt aufbauen fehn: diese Männer aber waren, bei allen ihren Irrtumern, immer noch mehr wert, als eine Legion Wetterfahnen, beren Erwerbsphilosophie fich nach dem Winde dreht. Gine Natura naturans ware aber noch lange fein Gott. Im Begriffe berfelben ift vielmehr bloß die Cinfict enthalten, daß hinter den fo fehr vergänglichen und raftlos wechselnden Erscheinungen der Natura naturata eine unvergängliche und unermüdliche Kraft verborgen liegen muffe, vermöge beren jene fich ftets erneuerten, indem vom Untergange berfelben fie felbst nicht mitgetroffen wurde. Wie die Natura naturata der Gegenstand der Physit ift, so die Natura naturans der der Metaphysik. Diese wird zulett uns barauf führen, baß auch wir felbft zur Natur gehören, und folglich sowohl von Natura naturata als von Natura naturans nicht nur das nächste und deutlichste, sondern sogar das einzige uns auch von innen zugängliche Spezimen an uns felbst besitzen. Da sodann die ernfte und genaue Reflegion auf uns felbft uns als ben Rern unfres Wesens den Willen erkennen läßt; so haben wir daran eine unmittelbare Offenbarung der Natura naturans, die wir banach auf alle übrigen, uns nur einseitig bekannten Wesen zu übertragen befugt sind. So gelangen wir dann zu der großen Wahrheit, daß die Natura naturans, oder das Ding an sich, der Wille in unserm Herzen; die Natura naturata aber, ober die Erscheinung, die Borftellung in unferm Ropfe ift. Bon diesem Resultate jedoch auch abgefehn, ift so viel offenbar, daß die bloge Unterscheidung der Natura naturans und naturata noch lange fein Theismus, ja noch nicht einmal Pantheismus ift; da zu biesem (wenn er nicht bloße Rebensart sein soll) die Sinzufügung gewisser moralischer Eigenschaften erfordert mare, die der Welt offenbar nicht zukommen, 3. B. Gute, Weisheit, Gludfeligkeit u. f. w. Ueberdies ist Pantheismus ein sich felbst aufhebender Begriff; weil der Begriff eines Gottes eine von ihm verschiedene Welt, als wefentliches Korrelat besselben, vorausfett. Goll hingegen die Welt felbst seine Rolle übernehmen,

fo bleibt eben eine absolute Welt, ohne Gott; daher Pantheismus nur eine Euphemie für Atheismus ift. Diefer lettere Ausdruck aber enthält seinerseits eine Erschleichung. indem er vorweg annimmt, der Theismus verftehe fich von selbst, wodurch er das Affirmanti incumbit probatio schlau umgeht; während vielmehr der sogenannte Atheismus das Jus primi occupantis hat und erst vom Theismus aus bem Felde geschlagen werden muß. Ich erlaube mir hiezu die Bemerfung, daß die Menschen unbeschnitten, folglich nicht als Juden auf die Welt kommen. — Aber fogar auch die Unnahme irgend einer von der Welt verschiedenen Urfache berfelben ift noch fein Theismus. Diefer verlangt nicht nur eine von der Welt verschiedene, sondern eine intelligente, b. h. erfennende und wollende, also personliche, mithin auch individuelle Weltursache: eine solche ift es ganz allein, die das Wort Gott bezeichnet. Ein unperfönlicher Gott ift aar fein Gott, sondern bloß ein mißbrauchtes Wort, ein Unbeariff, eine Contradictio in adjecto, ein Schibboleth für Philosophieprofessoren, welche, nachdem fie die Sache haben aufgeben muffen, mit dem Worte durchzuschleichen bemüht find. Andrerseits nun aber ift die Perfonlichkeit, b. h. die selbstbewußte Individualität, welche erst erkennt und bann bem Erkannten gemäß will, ein Phanomen, welches uns gang allein aus der, auf unferm fleinen Blaneten por handenen, animalischen Natur bekannt und mit dieser jo innig verknüpft ist, daß es von ihr getrennt und unabhängig zu denken, wir nicht nur nicht befugt, sondern auch nicht einmal fähig sind. Sin Wesen solder Art nun aber als den Ursprung der Natur selbst, ja, alles Daseins überhaupt anzunehmen, ift ein foloffaler und überaus fühner Gedanke, über den wir erstaunen wurden, wenn wir ihn gum ersten-male vernähmen und er nicht, durch die fruhgeitigste Ginprägung und beständige Wiederholung, uns geläufig, ja, zur zweiten Natur, fast möchte ich fagen, zur figen Idee geworben ware. Daher fei es beiläufig erwähnt, daß nichts mir die Echtheit des Rafpar Hauser so fehr beglaubigt hat', als die Angabe, daß die ihm vorgetragene, fogenannte natur= liche Theologie ihm nicht sonderlich hat einleuchten wollen, wie man es doch erwartet hatte; wozu noch fommt, daß er (nach dem "Briefe des Grafen Stanhope an den Schullehrer Mener") eine sonderbare Chrfurcht vor der Sonne bezeigte. -Mun aber in ber Philosophie zu lehren, jener theologische

Erundgedanke verstände sich von selbst und die Bernunft wäre eben nur die Fähigkeit, denselben unmittelbar zu fassen und als wahr zu erkennen, ist ein unverschämtes Borgeben. Nicht nur darf in der Philosophie ein solcher Gedanke nicht ohne den vollgültigsten Beweis angenommen werden, sondern sogar der Religion ist er durchaus nicht wesentlich: Dies bezugt die auf Erden am zahlreichsten vertretene Religion, der uralte, sest 370 Millionen Anhänger zählende, höchst moralische, ja asketische, sogar auch den zahlreichsten Klerus ernährende Buddhaismus, indem er einen solchen Gedanken nicht zuläßt, vielmehr ihn ausdrücklich perhorresziert, und recht ex professo, nach unsern Ausdruck, atheistisch ist\*).

Dem Obigen zusolge ist der Anthropomorphismus eine dem Theismus durchaus wesentliche Eigenschaft, und zwar besteht derselbe nicht etwan bloß in der menschlichen Gestalt, selbst nicht allein in den menschlichen Affekten und Leidenschaften; sondern in dem Grundphänomen selbst, nämlich in dem eines, zu seiner Leitung, mit einem Intellest ausgerüsteten Willens, welches Phänomen uns, wie gesagt, bloß aus der animalischen Natur, am vollsommensten aus der menschlichen, bekannt ist und sich allein als Individualität, die, wenn sie eine vernünstige ist, Persönlichseit heißt, denken läßt. Dies bestätigt auch der Ausdruck "so wahr Gott lebt":

<sup>&</sup>quot;) "Der Zaradobura, Ober-Nahan (Oberpriester) der Buddhaisen in Ava zählt in einem Ausschlichen Kekereien anch die Lehre, daße ein Wesen Bischofe gab, zu den sech verschammtlichen Kekereien anch die Lehre, daße ein Wesen dasset, welches die West und alle Dinge in der West geschaften habe, und das allein würdig sei angebetet zu werden; "Francis Buchanan, On the religion of the Burmas, in he Asiatic Researches, Vol. 6, p. 268. Auch verdient hier angeführt zu werden, was in dersetben Saumtlung, B. 15, S. 148, erwähnt wird, daß nämlich die Wuddhassen der genze Natur durcheringe, solgtich auch in ihren Kövsen kei. Destalten vor keinem Götterbilde ihr Haust beugen, als Grund angebend, daß durweien die ganze Natur durchdringe, solgtich auch in ihren Kövsen kei. Desgleichen, daß der grundgelehrte Orientalist und Petersburger Alademiter J. I. Schmidt, in seinen "Forschungen im Sediete der älteren Bildungsgeschächte Wittelaniens", Petersburg 1824, S. 180 sagt: "Daß Schsten des Wuddhaismuß kennt "kein ewiges, unerschaffenes, einiges göttliches Wesen, das vor allen Zeiten war und alles Lichtbare und Unschlächer erschaffen dat. Diese Ibee ist ihm ganz stemb, und man sindet in den buddhaissischen Bischen der Schwieden der welche der Schweizeite der Schweizeite der Schweizeiten Philosophie-prosessen der der Versche der Schweizeite der Ausgreich Philosophie-prosessen der der Versche der Schweizeit der Ausgreichen, welcher der der von Kant und dem ist vereinigen, daß die Sprache der Chinesen keinen, welcher der Versche auch nur damit zu vereinigen, daß die Sprache der Chinese keinen, welcher der Versche auch nur damit zu vereinigen, daß die Sprache der Chinesen keinen, welcher der Versche auch nur damit zu vereinigen, daß die Sprache der Chinese keinen, welcher eir Ecorge Staumton durch ein eigenes Auch hat zur Alsse Unterluchung über die dassen Verscher und der erfte Vers des Pentatendys sich in diese der Ausgrüßer der eigenes Auch das zur Allien verscher ein Auschrifte der Faber ihn der eigenes Auch da zur Alsse. Unterluchung

er ist eben ein Lebendes, b. h. mit Erkenntnis Wollendes. Sogar gehört eben beshalb zu einem Gotte auch ein Himmel, darin er thront und regiert. Biel mehr dieserhalb, als wegen der Redensart im Buche Josua, wurde das Kopernifanische Weltsustem von der Kirche sogleich mit Ingrimm empfangen, und wir finden, bem entsprechend, hundert Jahre fpater ben Jordanus Brunus als Berfechter jenes Enftems und des Bantheismus zugleich. Die Versuche, ben Theismus vom Anthropomorphismus zu reinigen, greifen, indem fie nur an ber Schale zu arbeiten wähnen, geradezu fein innerftes Wefen an: burch ihr Bemühen, feinen Gegenstand abstraft zu fassen, sublimieren sie ihn zu einer undeutlichen Nebelgeftalt, beren Umrif, unter bem Streben bie menfch: liche Figur zu vermeiden, allmählich gang verfließt; wodurch denn der findliche Grundgedanke felbst endlich zu nichts verflüchtigt wird. Den rationalistischen Theologen aber, benen bergleichen Bersuche eigentümlich sind, fann man überdies vorwersen, daß sie geradezu mit der heiligen Urkunde in Widerspruch treten, welche sagt: "Gott schuf den Menschen ihm zum Bilde: zum Bilde Gottes schuf er ihn." Also weg mit dem Philosophieprosessoren! Es gibt keinen andern Gott, als Gott, und das A. T. ift feine Offenbarung: besonders im Buche Josua\*).

In einem gewissen Sinne könnte man allerdings, mit Rant, den Theismus ein praftisches Postulat nennen, jedoch mit einem ganz andern, als den er gemeint hat. Der Theismus nämlich ist in der That kein Erzeugnis der Erfenntnis, sondern des Willens. Wenn er ursprunglich theoretisch mare, wie konnten benn alle seine Beweise so unhaltbar fein? Aus bem Willen aber entspringt er folgendermaßen. Die beftändige Rot, welche das Berg (Willen) des Menschen bald schwer beängstigt, bald heftig bewegt und ihn fortwährend im Zustande bes Fürchtens und Soffens erhält, mährend die Dinge, von benen er hofft und fürchtet, nicht in seiner Gewalt stehn, ja, der Zusammenhang der Kausalketten, an denen solche herbeigeführt werden, nur eine furge Spanne weit von seiner Erfenntnis erreicht werben fann; — diese Not, dies stete Fürchten und Soffen, bringt ihn bahin, daß er die Sypostase personlicher Wesen macht,

<sup>\*)</sup> Dem Gott, der ursprünglich Jehovah war, haben Philosophen und Theo-logen eine Hülle nach der andern außgezogen, bis am Ende nichts, als das Wort, übrig geblieben ift.

von denen alles abhinge. Bon folden nun läßt fich voraus: seten, daß sie, gleich andern Bersonen, für Bitte und Schmeichelei, Dienst und Gabe, empfänglich, also traktabler fein werden, als die starre Notwendigkeit, die unerbittlichen, gefühllosen Naturfräfte und die dunkeln Mächte des Weltlaufs. Sind nun anfangs, wie es natürlich ift und bie Alten es fehr zwedmäßig durchgeführt hatten, diefer Götter, nach Verschiedenheit der Angelegenheiten, mehrere; so werden fie fpater, burch bas Bedürfnis, Konfequenz, Ordnung und Einheit in die Erfenntnis zu bringen, einem unterworfen, ober gar auf einen reduziert werben, - ber nun freilich. wie mir Goethe einmal bemerkt hat, fehr undramatisch ift; weil mit einer Person sich nichts anfangen läßt. Wesentliche jedoch ist der Drang des geängsteten Menschen. fich niederzuwerfen und Silfe anzuflehen, in feiner häufigen, fläglichen und großen Not und auch hinsichtlich seiner ewigen Seligkeit. Der Mensch verläßt sich lieber auf fremde Inade, als auf eigenes Verdienst: dies ift eine Hauptstütze des Theismus. Damit also fein Berg (Wille) die Erleichte= rung des Betens und den Troft des hoffens habe, muk fein Intellett ihm einen Gott ichaffen; nicht aber umgekehrt, weil sein Intellekt auf einen Gott logisch richtig geschlossen hat, betet er. Lagt ihn ohne Not, Bunfche und Bedurfniffe fein, etwan ein bloß intellektuelles, willenloses Wesen; fo braucht er keinen Gott und macht auch keinen. Das Berg, d. i. der Wille, hat in feiner schweren Bedrängnis das Beburfnis, allmächtigen, folglich übernatürlichen Beiftand anzurufen: weil alfo gebetet werden foll, wird ein Gott hypo= stafiert; nicht umgekehrt. Daher ift das Theoretische der Theologie aller Bölfer fehr verschieden, an Zahl und Beschaffenheit der Götter: aber daß fie helfen können und es thun, wenn man ihnen dient und sie anbetet, - dies haben fie alle gemein; weil es der Bunkt ift, darauf es anfommt. Zugleich aber ift diefes das Muttermal, woran man die Abkunft aller Theologie erkennt, nämlich, daß sie aus dem Willen, aus dem Herzen entsprungen sei, nicht aus dem Ropf, ober der Erkenntnis; wie vorgegeben wird. Diesem entspricht auch, daß der wahre Grund, weshalb Konstantin der Große und ebenso Chlodowig der Frankentonia ihre Religion gewechselt haben, diefer war, daß fie von dem neuen Gott beffere Unterstützung im Rriege hofften. Cinige wenige Bolfer gibt es, welche, gleichsam bas Dou

bem Dur vorziehend, statt der Götter, bloß bose Geister haben, von denen durch Opfer und Gebete erlangt wird, daß sie nicht schaben. Im Resultat ist, der Hauptsache nach, fein großer Unterschied. Dergleichen Bölker scheinen auch die Urbewohner der Indischen Halbinseln und Ceylons, vor Einführung bes Brahmanismus und Buddhaismus, gemefen zu fein, und deren Abkömmlinge sollen zum Teil noch eine folde kakodämonologische Religion haben; wie auch manche wilde Bölker. Daher stammt auch der dem singalesischen Buddhaismus beigemischte Kappuismus. Imgleichen gehören hieher die von Lan ard besuchten Teufelsanbeter in Mesopotamien. — Mit dem dargelegten wahren Ursprung alles Theismus genau verwandt und ebenso aus der Natur des Menschen ist der Drang, seinen Göttern Opfer zu bringen, um ihre Gunst zu erkaufen, oder, wenn sie solche schon der wiesen haben, die Fortdauer derselben zu sichern, oder um llebel ihnen abzukaufen. (S. Sanchoniathonis fragmenta, ed. Orelli, Lips. 1826, p. 42.) Dies ist der Sinn sede Opfers und eben dadurch der Ursprung und die Stüge des Opfers und eben dadurch der Ursprung und die Stüge des Daseins aller Götter; so das man mit Wahrheit sagen kann, die Krätter lebten neur Opfer Deuter aben weit der Veren die Götter lebten vom Opfer. Denn eben weil der Drang, den Beistand übernatürlicher Wesen anzurufen und zu erfaufen, wiewohl ein Rind der Not und der intellektuellen Beschränktheit, dem Menschen natürlich und feine Befriedigung ein Bedürfnis ist, schafft er sich Götter. Daher die Allgemeinheit des Opfers, in allen Zeitaltern und bei den allerverschiedensten Lölkern, und die Joentität der Sache, beim größten Unterschiede der Verhältnisse und Bildungs-ftufe. So z. B. erzählt Herodot (IV, 152), daß ein Schiff aus Samos, durch den überaus vorteilhaften Verkauf seiner Ladung in Tartessos einen unerhört großen Gewinn gehabt habe, worauf diese Samier den gehnten Teil desselben, der fechs Talente betrug, auf eine große eherne und fehr kunft= voll gearbeitete Base verwandt und folche der Here in ihrem Tempel geschenft haben. Und als Gegenstück zu diesen Griechen sehen wir, in unsern Tagen, den armseligen, zur Zwerggestalt eingeschrumpften, nomadisierenden Renntier-Lappen sein ernörigtes Geld an verschiedenen heimlichen Stellner ber Felsen und Schlüchte verstecken, die er keinem bekannt macht, als nur in der Todesstunde seinem Erben, — bis auf eine, die er auch diesem verschweigt, weil er das dort Hingelegte dem Genio loci, dem Schutgott seines

Reviers, jum Opfer gebracht hat. (S. Albrecht Bancritius, Hägringar, Reise durch Schweden, Lappland, Norwegen und Dänemark im Jahre 1850, Königsberg 1852, S. 162.) -So wurzelt der Götterglaube im Egoismus. Blog im Christentum ift bas eigentliche Opfer weggefallen, wiewohl es in Geftalt von Seelenmeffen, Rlofter-, Rirchen- und Kapellenbauten noch da ift. Im übrigen aber, und zumal bei den Protestanten, muß als Surrogat des Opfers Lob, Preis und Dank dienen, die daher zu den außersten Superlativen getrieben werden, fogar bei Anläffen, welche bem Unbefangenen wenig dazu geeignet scheinen: übrigens ist bies dem analog, daß auch der Staat das Berdienst nicht allemal mit Gaben, sondern auch mit blogen Ehrenbezeugungen belohnt und fo fich feine Fortwirfung erhalt. In dieser Hinsicht verdient wohl in Erinnerung gebracht zu werden, was ber große David Sume darüber fagt: Whether this god, therefore, be considered as their peculiar patron, or as the general sovereign of heaven, his votaries will endeavour, by every art, to insinuate themselves into his favour; and supposing him to be pleased, like themselves, with praise and flattery, there is no eulogy or exaggeration, which will be spared in their addresses to him. In proportion as men's fears or distresses become more urgent, they still invent new strains of adulation; and even he who outdoes his predecessors in swelling up the titles of his divinity, is sure tho be outdone bi his successors in newer and more pompous epithets of praise. Thus they proceed; till at last they arrive at infinity itself, beyond which there is no farther progress. (Essays and Treatises on several subjects, London 1777, Vol. II, p. 429.) Ferner: It appears certain, that, though the original notions of the vulgar represent de Divinity as a limited being, and consider him only as the particular cause of health or sickness; plenty or want; prosperity or adversity; yet when more magnificent ideas are urged upon them, they esteem it dangerous to refuse their assent. Will you say, that your deity is finite and bounded in his perfections; may be overcome by a greater force; is subject to human passions, pains and infirmities; has a beginning and may have an end? This they dare not affirm; but thinking it safest to comply with

the higher encomiums, they endeavour, by an affected ravishment and devotion to ingratiate themselves with him. As a confirmation of this, we may observe, that the assent of the vulgar is, in this case, merely verbal, and that they are incapablie of conceiving those sublime qualities which they seemingly attribute to the Deity. Their real idea of him. notwithstanding their pompous language, is still as poor

and frivolous as ever. (Dafelbit p. 432.)

Rant hat, um das Unftößige feiner Kritif aller fpefulativen Theologie zu mildern, derfelben nicht nur die Moraltheologie, sondern auch die Bersicherung beigefügt, daß. wenngleich das Dasein Gottes unbewiesen bleiben mußte. es doch auch ebenso unmöglich sei, das Gegenteil davon zu beweisen; wobei sich viele beruhigt haben, indem fie nicht merkten, daß er, mit verstellter Einfalt, das Affirmanti incumbit probatio ignorierte, wie auch, daß die Zahl der Dinge, deren Richtbasein sich nicht beweisen läßt, unendlich ist. Noch mehr hat er natürlich sich gehütet, die Argumente nachzuweisen, beren man zu einem apagogischen Gegenbeweise sich wirklich bedienen könnte, wenn man etwan nicht mehr sich bloß befensiv verhalten, fondern einmal aggressiv ver= fahren wollte. Dieser Art wären etwan folgende:

1. Zuvörderft ift die traurige Beschaffenheit einer Welt, beren lebende Wefen dadurch bestehn, daß sie einander auffressen, die hieraus hervorgehende Not und Angst alles Lebenden, die Menge und kolossale Größe der Uebel, die Mannigfaltigkeit und Unvermeidlichkeit der oft zum Entfetzlichen anwachsenden Leiden, die Laft des Lebens felbft und sein Hineilen zum bittern Tode, ehrlicherweise nicht damit zu vereinigen, daß sie das Werk vereinter Allgüte, Allweis= heit und Allmacht sein sollte. Hiegegen ein Geschrei zu erheben, ift ebenso leicht, wie es schwer ift, ber Sache mit

triftigen Gründen zu begegnen.

2. Zwei Bunkte find es, die nicht nur jeden denkenden Menschen beschäftigen, sondern auch den Anhängern jeder Religion zumeift am Bergen liegen, daher Rraft und Beftand der Religion auf ihnen beruht: erstlich die transcendente moralische Bedeutsamkeit unsers Handelns, und zweitens unsere Fortbauer nach dem Tode. Wenn eine Religion für diese beiden Punkte gut gesorgt hat: so ist das übrige Neben= fache. Ich werde baher den Theismus in Beziehung auf

ben erften, unter ber folgenden Nummer aber in Beziehung

auf ben zweiten Bunkt prufen.

Mit der Moralität unsers Handelns also hat der Theis: mus einen zwiefachen Zusammenhang, nämlich einen a parto ante und einen a parte post, d. h. hinsichtlich der Grunde und hinsichtlich ber Folgen unsers Thung. Den lettern Bunkt zuerst zu nehmen; so gibt der Theismus zwar der Moral eine Stüße, jedoch eine von der rohesten Urt, ja, eine, durch welche bie mahre und reine Moralität bes Handelns im Grunde aufgehoben wird, indem badurch jede uneigennütige Handlung sich fofort in eine eigennütige verwandelt, vermittelst eines sehr langsichtigen, aber sichern Wechsels, den man als Zahlung dafür erhält. Der Gott nämlich, welcher aufangs ber Schöpfer war, tritt zulett als Rächer und Vergelter auf. Rücksicht auf einen folchen kann allerdings tugendhafte Sandlungen hervorrufen: allein diefe werden, da Furcht vor Strafe, ober Hoffnung auf Lohn ihr Motiv ift, nicht rein moralisch sein; vielmehr wird das Innere einer folden Tugend auf flugen und wohl über-legenden Egoismus zurücklaufen. In letzter Instanz kommt es dabei allein auf die Festigkeit des Glaubens an unerweisliche Dinge an: ift biefe vorhanden; so wird man allerdings nicht anstehen, eine kurze Frist Leiden für eine Emiakeit Freuden zu übernehmen, und der eigentlich leitende Grundfat der Moral wird fein: "warten fonnen". Allein jeder, der einen Lohn seiner Thaten sucht, sei es in dieser Welt, oder in einer fünftigen, ist ein Egoist: entgeht ihm der gehoffte Lohn; so ist es gleichviel, ob dies durch den Bufall geschehe, der diese Welt beherrscht, oder durch die Leerheit des Wahns, der ihm die fünftige erbaute. Dieferwegen untergräbt auch Kants Moraltheologie eigentlich die Moral.

A parte ante nun wieder ist der Theismus ebensalls mit der Moral im Widerstreit; weil er Freiheit und Zurechnungsfähigkeit aushebt. Denn an einem Wesen, welches, seiner Existentia und Essentia nach, das Werk eines andern ist, läßt sich weder Schuld noch Berdienst denken. Schon Bauvenargues sagt sehr richtig: Un etre, qui a tout reçu, ne peut agir que par ce qui lui a été donné; et tout la puissance divine, qui est infinie, ne saurait le rendre indépendant. (Discours sur la liberté. Siehe Euvres complètes, Paris 1823, Tom. II, p. 331.) Kann es doch,

gleich jedem andern, nur irgend denkbaren Wesen, nicht anders, als feiner Beschaffenheit gemäß wirken und badurch diese kundgeben: wie es aber beschaffen ift, so ist es hier geschaffen. Sandelt es nun schlecht; so fommt dies baher, daß es schlecht ift, und bann ift die Schuld nicht feine, sondern deffen, der es gemacht hat. Unvermeidlich ift ber Urheber feines Dafeins und feiner Beschaffenheit, bagu auch noch der Umstände, in die es gesetzt worden, auch der Urheber seines Wirkens und seiner Thaten, als welche durch bies alles so sicher bestimmt sind, wie durch zwei Wintel und eine Linie der Triangel. Die Richtigkeit dieser Argu-mentation haben, während die andern sie verschmitzt und feigherzig ignorierten, G. Augustinus, hume und Rant fehr wohl eingesehn und eingestanden: worüber ich ausführlich berichtet habe in meiner Breisschrift über die Freiheit des Willens, S. 67 ff. (2. Aufl. S. 66 ff.). Eben um Diese furchtbare und exterminierende Schwierigkeit zu eludieren, hat man die Freiheit des Willens, das Liberum arbitrium indifferentiae, erfunden, welches eine ganz monftrose Fiftion enthält und daher von allen denkenden Röpfen stets bestritten und schon längst verworfen, vielleicht aber nirgends fo systematisch und gründlich widerlegt ist, wie in der soeben angeführten Schrift. Mag immerhin ber Böbel sich noch ferner mit der Willensfreiheit ichleppen, auch der litterarische, auch der philosophierende Löbel: was kümmert das uns? Die Behauptung, daß ein gegebenes Wefen frei fei, d. h. unter gegebenen Umständen so und auch anders handeln könne, bejagt, daß es eine Existentia ohne alle Essentia habe, d. h. daß es bloß sei, ohne irgend etwas zu sein; also daß es nichts fei, dabei aber doch fei; mithin, daß es zugleich fei und nicht fei. Alfo ift dies der Gipfel der Abfurdität, aber nichtsbestoweniger gut für Leute, welche nicht die Wahrheit, sondern ihr Futter suchen und daher nie etwas gelten lassen werden, was nicht in ihren Kram, in die Fable convenue, von der sie leben, paßt: statt des Widerlegens dient ihrer Ohnmacht das Ignorieren. Und auf die Meinungen folder βοσκηματα, in terram prona et ventri obedientia sollte man ein Gewicht legen ?! - Alles was ift, das ist auch etwas, hat ein Wesen, eine Beichaffenheit, einen Charafter: biefem gemäß muß es wirken, muß es handeln (welches heißt nach Motiven wirken), wann die äußern Unlässe kommen, welche die einzelnen Meußerungen besfelben hervorloden. Wo nun dasfelbe bas Dasein, die Existentia, her hat, da hat es auch das Was, die Beschaffenheit, die Essentia, her; weil beide zwar im Begriffe verschieden, jedoch nicht in der Wirklichkeit trennbar find. Was aber eine Essentia, d. h. eine Natur, einen Charafter, eine Beschaffenheit hat, fann stets nur bieser gemäß und nie anders wirken: bloß der Zeitpunkt und die nähere Geftalt und Beschaffenheit der einzelnen Sandlungen wird dabei jedesmal durch die eintretenden Motive bestimmt. Daß ber Schöpfer ben Menschen frei geschaffen habe, befagt eine Unmöglichkeit, nämlich daß er ihm eine Existentia ohne Essentia verlieben, also ihm bas Dafein bloß in abstracto gegeben habe, indem er ihm überließ, als was er dasein wolle. Hierüber bitte ich den § 20 meiner Abhand-lung über das Fundament der Moral nachzulesen. — Moralische Freiheit und Berantwortlichkeit, ober Zurechnungs: fähigkeit, segen schlechterdings Afeität voraus. Die Bandlungen werden ftets aus dem Charafter, d. i. aus der eigentumlichen und baher unveränderlichen Beschaffenheit eines Wesens, unter Cinwirfung und nach Maggabe ber Motive mit Notwendigkeit hervorgehn: also muß dasselbe, foll es verantwortlich sein, ursprünglich und aus eigener Machtvollkommenheit existieren: es muß, seiner Existentia und Essentia nach, selbst sein eigenes Werk und der Ur: heber seiner selbst sein, wenn es der mahre Urheber seiner Thaten sein soll. Oder, wie ich es in meinen beiden Breisschriften ausgebrückt habe, Die Freiheit kann nicht im Operari, muß also im Esse liegen: benn vorhanden ift fie allerdinas.

Da dieses alles nicht nur a priori demonstradel ift, sondern sogar die tägliche Erfahrung uns deutlich lehrt, daß jeder seinen moralischen Charafter schon fertig mit auf die Welt bringt und ihm dis ans Ende unwandelbar treu bleibt, und da ferner diese Wahrheit im realen, praktischen Leben stillschweigend, aber sicher, vorausgesetzt wird, indem jeder sein Zutrauen, oder Mißtrauen, zu einem andern den einmal an den Tag gelegten Charafterzügen desselben gemäß auf immer feststellt; so könnte man sich wundern, wie doch nur, seit beiläusig 1600 Jahren, das Gegenteil theoretisch behauptet und demnach gelehrt wird, alle Menschen seien, in moralischer Hinsicht, ursprünglich ganz gleich, und die große Verschiedenheit ihres Handelns entspringe nicht aus

ursprünglicher, angeborner Verschiedenheit ber Anlage und bes Charafters, ebensowenig aber aus den eintretenden 11m= ständen und Anlässen; sondern eigentlich aus gar nichts, welches Garnichts sodann den Namen "freier Wille" er-hält. — Allein diese absurde Lehre wird notwendig gemacht burch eine andere, ebenfalls rein theoretische Unnahme, mit ber sie genau zusammenhängt, nämlich durch diese, daß die Geburt des Menschen der absolute Anfang seines Daseins sei, indem derselbe aus nichts geschaffen (ein Terminus ad hoc) werde. Wenn nun, unter biefer Boraussetzung, das Leben noch eine moralische Bedeutung und Tendenz behalten foll; fo muß diese freilich erst im Laufe besselben ihren Ursprung finden, und zwar aus nichts, wie biefer ganze so gedachte Mensch aus nichts ist: benn jede Be-ziehung auf eine vorhergängige Bedingung, ein früheres Dafein, ober eine außerzeitliche That, auf bergleichen boch bie unermegliche, ursprüngliche und angeborne Berichiedenheit ber moralischen Charaftere beutlich zurüdweist, bleibt hier, ein für allemal, ausgeschlossen. Daher also die absurde Fiftion eines freien Willens. - Die Wahrheiten stehn befanntlich alle im Zusammenhange; aber auch die Frrtumer machen einander nötig, - wie eine Lüge eine zweite erforbert, oder wie zwei Karten, gegeneinander geftemmt, sich wechselseitig ftuten, - solange nichts fie beide umftößt.

3. Nicht viel besser, als mit der Willensfreiheit, steht es, unter Unnahme des Theismus, mit unsrer Fortdauer nach dem Tode. Was von einem andern geschaffen ift, hat einen Anfang seines Daseins gehabt. Dag nun basselbe, nachdem es boch eine unendliche Zeit gar nicht gewesen, von nun an in alle Ewiakeit fortdauern solle, ist eine über die Maßen fühne Annahme. Bin ich allererst bei meiner Geburt aus Nichts geworden und geschäffen; so ist die höchste Wahrscheinlichkeit vorhanden, daß ich im Tode wieder ju nichts werde. Unendliche Dauer a parte post und Nichts a parte anto geht nicht zusammen. Rur was selbst ur= sprünglich, ewig, ungeschaffen ist, kann unzerstörbar sein. (S. Aristoteles, De coelo, I, 12. 282, a, 25 ff. und Priestley, On matter and spirit, Birmingham 1782, Vol. I, p. 234.) Allenfalls können daher die im Tode verzagen, welche glauben, vor 30 ober 60 Jahren ein reines Nichts gewesen und aus diesem sodann als das Werk eines andern hervorgegangen zu sein: da sie jest die schwere Aufgabe haben.

anzunehmen, daß ein fo entstandenes Dasein, feines späten, erst nach Ablauf einer unendlichen Zeit eingetretenen Un= fangs ungeachtet, doch von endloser Dauer fein werde. Singegen wie follte der den Tod fürchten, der fich als das ursprüngliche und ewige Wefen, die Quelle alles Daseins selbst, erkennt, und weiß, daß außer ihm eigentlich nichts eristiert; der mit dem Spruche des heiligen Upanischads hae omnes creaturae in totum ego sum, et praeter me aliud ens non est im Munde, ober doch im Herzen, sein individuelles Dasein endigt. Also nur er kann, bei konsequentem Denken, ruhig sterben. Denn, wie gesagt, Aseität ist die Bedingung, wie der Zurechnungsfähigkeit, so auch der Unfterblichkeit. Diesem entsprechend ift in Indien die Berachtung des Todes und die vollkommenfte Gelaffenheit, selbst Freudigkeit im Sterben recht eigentlich zu Hause. Das Rubentum hingegen, welches ursprünglich die einzige und alleinige rein monotheistische, einen wirklichen Gott-Schopfer Himmels und der Erden lehrende Religion ift, hat, mit vollkommener Konfequenz, keine Unsterblichkeitslehre, also auch keine Bergeltung nach dem Tode, sondern bloß zeit= liche Strafen und Belohnungen; wodurch es sich ebenfalls von allen andern Religionen, wenn auch nicht zu seinem Borteil, unterscheidet\*). Die dem Judentum entsprossenen

<sup>\*)</sup> Die eigentliche Judenreligion, wie sie in der Genefis und allen historischen Büchern, dis zum Ende der Spronifa, dargestellt und gelehrt wird, ist die roheste aller Meligionen, weil sie die einzige ist, die durchaus leine Unsterdickeitslehre, noch irgend eine Spur davon, hat. Zeder König und jeder Helbertlickseitslehre, noch irgend eine Spur davon, hat. Zeder König und jeder Helbertlickeitslehre, noch irgend einem Dasein nach dem Tode; ja, wie absächtlich, skeint jeder Gedanke dieser Art beseitigt zu sein. Z. B. dem König Issis dätt der Zehoud eine sange Belodungsrede: sie schließe nich von eine Argendam, die laufet: köon nogestänzug eine Belodung, diese state auch eine sange Velodungsrede: sie schließe nich von könig Issis den Velohung, diese under Argendam der Argendam der Argendam der Argendam der Argendam der Leden sondern, das den anderes Dasein nach dem Tode und damit an einen positiven Lohn, statt des bloß negativen, zu skerte und Spielzug genugsam abgenutzt und degaustlt, jo schweißt er es weg, auf den West und Spielzug genugsam abgenutzt und degaustlt, jo schweißt er es weg, auf den Wisseldund siene Strafen nach dem Tode kennt. sann der Zehouah dem Eindern und Kindeskindern, bis ins vierte Geschsch; stagen Wisseldung aus ersehen und Kindeskindern, bis ins vierte Geschsch; stagen Weste, wie zu erzehen Exodus, e. 34, v. 7, und Numeri, c. 14, v. 18. — Dies deweiß die Abwesselft aller Unisterslächerne Roberten abe des Eelse im Todias, R. 3, 6, wo dieser den Zehouah um seinen Tod bittet, daos anderwa aus zewaa private nichts, von einem Tode in ade Regriff. — Im Argend vorden. A. weit als kohn der Argend vorden der Erden die Konden, in der de Geschaffen der Unistern lades, R. 3, 6, wo dieser den Zehouah um seinen Tod bittet, daos andervon au verden. — Die Beweiß die Kerden und dem Tode sein Argend vorden au zewaa private nichts, von einem Tode in abe eine Argend vorden. — Die Kerden und Schaffen und dem Erdelgein der Unischen. Die Franken der Kerden und der Argend vorden au verden. — Die Kerden und der Er

zwei Religionen find, indem fie, aus befferen, ihnen anderweitig befannt gewordenen Glaubenslehren, die Unsterblichfeit hinzunahmen und doch den Gott-Schöpfer beibehielten,

hierin eigentlich infonsequent geworden.

Daß, wie eben gesagt, das Judentum die alleinige rein monotheistische, d. h. einen Gott-Schöpfer als Ursprung aller Dinge lehrende Religion fei, ift ein Verdienst, welches man, unbegreiflicherweise, zu verbergen bemüht gewesen ift, indem man stets behauptet und gelehrt hat, alle Bölker verehrten den wahren Gott, wenn auch unter andern Namen. Hieran fehlt jedoch nicht nur viel, sondern alles. Daß der Buddha-ismus, also die Religion, welche durch die überwiegende

Was Koheleth 3, 19, 20 ausspricht, ist die eigentliche Gesinnung der Juden-religion. Wenn etwan, wie im Daniel 12, 2, auf eine Unsterblichteit angespielt wird, jo ift es fremde hineingebrachte Lehre, wie dies aus Daniel 1, 4 und 6 hervor-3m 2. Buch der Dattabaer R. 7 tritt die Unfterblichteitslehre deutlich auf: Babyloniiden Uriprungs. Alle aubern Keligionen, die der Inder, sowoss Brahmanen als Buddhaisten, kegypter, Ferzer, ja, der Druiden, lehren Unsterlägendund und and, mit Alisnahme der Kerzer im Zendauesta, Metenwhydosse. Daß die Edda, namentlich die Boluspa, Seelenwanderung lehrt, bezengt D. G. v. Etendahl, in feiner Recension der Svenska Siare och Skalder von Atterbom - in den Blattern für litter. Unterhaltung, ben 25. August 1843. Gelbst Griechen und Romer hatten etwas post letum, Tartarus und Elnfium, und fagten:

> Sunt aliquid manes, letum non omnia finit: Luridaque evictos effugit umbra rogos. Propert. Eleg. IV, 7.

Neberhaupt besteht das eigentlich Wesentliche einer Religion als solcher in ber Ueberzeugung, die fie uns gibt, daß unfer eigentliches Dafein nicht auf unfer Leben beidräuft, sondern unendlich ift. Solches nun leistet diese erbärmiliche Juden-religion durchaus nicht, ja unternimmt es nicht. Darum ift sie die robeite und ichlechteite unter allen Religionen, besteht bloß in einem absurden und empörenden Theismus und läuft darauf hinaus, daß der rvocos, der die Welt geschaffen hat, verehrt sein will: daher er vor allen Dingen eiferjücktig (eifrig), neidisch ist auf seine Kameraden, die übrigen Götter: wird denen geopfert, so ergrimmt er, und seinen Juden geht's schlecht. Alle diese andern Resigionen und ihre Götter werden in der LXX köekvyna geschimpst: aber das unsterblichteitslose rohe Judentum verdient eigentlich diesen Namen. Daß dasselbe die Grundlage der in Europa herr-ichenden Religion geworden ist, ist höchst beklagenswert. Denn es ist eine Religion ohne alle metaphyffiche Tendenz. Während alle andern Religionen die metaphyfiche Bedentung des Lebens dem Bolte in Bild und Gleichnis beizubringen suchen, ift Bedeutung des Lebens dem Bolte in Bild und Gleichnis deizubringen juden, ist der Anderselizion ganz immanent und liefert nichts als ein bloge Kriegsgeschreides Bekämpfung anderer Bölter. Lessings Erziehung des Menschengeschlechts sollte heißen: Erziehung des Indengeschlechts sollte heißen: Erziehung des Indengeschlechts nar von iher Andervolften. Sind doch eben die Juden das anserwählte Bolt ihres Gottes, und er ist der anserwählte Gott leines Volkes. Und das hat weiter niemanden zu tümmern. (Esozua arrordere, auch auf der eine Kropken – nach Clemens Alegandrinus) – Wenn ich aber bemerke, daß die gegenwärtigen europäischen Bölter sich gewissermaßen als die Erben zienes anserwählten Soltes Gottes ansehn, so kann ich mein Bedauern nicht verhehlen. Hingsgen kann man dem Judentum den Auhm nicht streitig machen, daß es die einzige wirschich wonderscheiltige Keltein gesten Kottes auf eren die krein ist eine Erben keinige wirschich wonder leitliche Keltoin auf Erben ist keite in den verhehlen. Hingsgen kann man dem Judentum den Auhm nicht streitig machen, daß es die einzige wirschich wonder heitliche Keltoin auf Erben ist kein den verhen keinen Werdelts Gotte das eine Weite sein eine keitelien Weiten Wortt. Schöpker theistische Religion auf Erden fei: feine andere hat einen objektiven Bott, Schöpfer himmels und ber Erbe aufzuweisen.

Angahl ihrer Bekenner die vornehmste auf Erden ift, durch: aus und ausdrücklich atheistisch sei, ift burch die Uebereinftimmung aller unverfälschten Zeugnisse und Urschriften außer Zweifel gesetzt. Auch die Beben lehren feinen Gott-Schöpfer, sondern eine Weltfeele, genannt das Brahm (im Neutro), wovon der, dem Nabel des Wischnu entsproffene Brahma, mit ben vier Gefichtern und als Teil bes Trimurti, bloß eine populäre Bersonifitation, in ber fo höchst durchsichtigen indischen Monthologie ift. Er stellt offenbar die Zeugung, das Entstehen der Wefen, wie Wifchnu ihre Afme, und Schiwa ihren Untergang bar. Auch ift fein Berbringen der Welt ein fündlicher Aft, eben wie die Weltinkarnation des Brahm. Sodann dem Ormuzd der Zendavesta ist, wie wir wissen, Ahriman ebenbürtig, und beide find aus ber ungemeffenen Zeit, Zervane Aferene (wenn es damit seine Richtigkeit hat), hervorgegangen. Gbenfalls in der von Sanchoniathon niedergeschriebenen und von Bhilo Byblius uns aufbehaltenen fehr ichonen und höchft lesenswerten Rosmogonie der Phonicier, die vielleicht das Urbild der mosaischen ift, finden wir feine Spur von Theismus oder Weltschöpfung durch ein personliches Wesen. Nämlich auch hier sehn wir, wie in ber mosaischen Genesis, das ursprüngliche Chaos in Nacht versenft; aber fein Gott tritt auf, befehlend, es werde Licht, und merbe dies und werde das: o nein! fondern ήρασθη το πνευμα τον tow doywy: der in der Masse gärende Geist verliebt sich in sein eigenes Wesen, wodurch eine Mischung jener Urbestandteile der Welt entsteht, aus welcher, und zwar, sehr treffend und bedeutungsvoll, infolge eben der Sehnsucht, ποθος, welche, wie der Kommentator richtig bemerkt, der Eros ber Griechen ist, sich ber Urschlamm entwickelt, und aus biesem zuletzt Pflanzen und endlich auch erkennende Wefen, d. i. Tiere hervorgehn. Denn bis dahin ging, wie ausdrücklich bemerkt wird, alles ohne Erkenntnis vor fich: αυτο δε ουκ εγιγνωσκε την έαυτου κτισιν. Go steht es, fügt Sanchoniathon hinzu, in der von Taaut, dem Negypter, niedergeschriebenen Kosmogonie. Auf seine Kosmogonie folat sobann die nähere Boogonie. Gewiffe atmosphärische und terrestrische Vorgänge werden beschrieben, die wirklich an die folgerichtigen Unnahmen unferer heutigen Geologie erinnern: zulett folgt auf heftige Regenguffe Donner und Blit, von bessen Krachen aufgeschreckt die erkennenden Tiere ins Dasein erwachen, "und nunmehr bewegt sich, auf der Erde und im Meer, das Männliche und Weibliche". - Eusebius, bem wir diese Bruchstücke bes Philo Byblius verdanfen (f. Praeparat. evangel. L. II, c. 10), flagt bemnach mit vollem Recht diese Rosmogonie des Atheismus an: das ist sie unftreitig, wie alle und jede Lehre von der Entstehung der Welt, mit alleiniger Ausnahme der jüdisschen. — In der Mythologie der Griechen und Römer finden wir zwar Götter, als Bäter von Göttern und beis läufig von Menschen (obwohl diese ursprünglich die Töpferarbeit des Prometheus find), jedoch keinen Gott-Schöpfer. Denn daß späterhin ein paar mit bem Judentum bekannt gewordene Philosophen ben Bater Zeus zu einem folchen haben umdeuten wollen, fümmert diesen nicht; so wenig, wie daß ihn, ohne seine Erlaubnis dazu eingeholt zu haben, Dante, in seiner Hölle, mit dem Domeneddio, beffen unerhörte Rachsucht und Graufamkeit baselbst celebriert und ausgemalt wird, ohne Umstände identifizieren will; 3. B. C. 14, 70. C. 31, 92. Endlich (denn man hat nach allem gegriffen) ist auch die unzähligemal wiederholte Nachricht, daß die nordamerikanischen Wilden unter dem Namen des großen Geiftes Gott, den Schöpfer Simmels und der Erben, verehrten, mithin reine Theisten waren, ganz un-richtig. Dieser Irrtum ist neuerlich widerlegt worden, durch eine Abhandlung über die nordamerikanischen Wilden, welche John Scouler in einer 1846 gehaltenen Sitzung der Londoner ethnographischen Gesellschaft vorgelesen hat und von welcher l'institut, journal des sociétés savantes, Sect. 2, Juillet 1847, einen Auszug gibt. Er fagt: "Wenn man uns, in den Berichten über die Superstitionen der Indianer, vom großen Geiste spricht, find wir geneigt, anzunehmen, daß diefer Ausdruck eine Lorftellung bezeichne, die mit der, welche wir daran knüpfen, übereinstimmt und daß ihr Glaube ein einfacher, natürlicher Theismus fei. Allein diese Auslegung ist von der richtigen sehr weit ent= fernt. Die Religion dieser Indianer ift vielmehr ein reiner Fetischismus, der in Zaubermitteln und Zaubereien besteht. In dem Berichte Tanners, der von Kindheit an unter ihnen gelebt hat, sind die Details getreu und merkwürdig, hingegen weit verschieden von den Erfindungen gewiffer Schriftsteller: man erfieht nämlich baraus, bag bie Religion dieser Indianer wirklich nur ein Tetischismus ist, bem ähnlich, welcher ehemals bei den Finnen und noch jett bei den sibirischen Bölkern angetroffen wird. Bei den öftlich vom Gebirge wohnenden Indianern besteht der Fetisch bloß in erstwelchem Gegenstande, dem man geheimnisvolle Eigen-

schaften beilegt" u. f. w.

Diesem allen zufolge hat die hier in Rede stehende Meinung vielmehr ihrem Gegenteile Platz zu machen, daß nämlich nur ein einziges, zwar sehr kleines, unbedeutendes, von allen gleichzeitigen Bölkern verachtetes und ganz allein unter allen ohne irgend einen Glauben an Fortdauer nach dem Tode lebendes, aber nun einmal dazu auserwähltes Bolk reinen Monotheismus, oder die Erkenntnis des wahren Gottes gehabt habe; und auch dieses nicht durch Philosophie, sondern allein durch Offenbarung; wie es auch dieser angemessen ist: denn welchen Wert hätte eine Offendarung, die nur das lehrte, was man auch ohne sie wüßte?

Daß kein anderes Volk einen solchen Gedanken jemals gefaßt hat, muß demnach zur Wertschätzung der Offenbarung beitragen.

## § 14.

## Einige Bemerkungen über meine eigene Philosophie.

Wohl faum ist irgend ein philosophisches System so einfach und aus so wenigen Elementen zusammengesetzt, wie das meinige; daher sich basselbe mit einem Blick leicht überschauen und zusammenfassen läßt. Dies beruht zulett auf ber völligen Ginheit und Hebereinstimmung feiner Grundgebanten, und ift überhaupt ein gunftiges Beichen für feine Bahrheit, die ja der Einfachheit verwandt ift: & nhous o της αληθείας λόγος εφυ simplex sigillum veri. Man fönnte mein Syftem bezeichnen als immanenten Dogmatis: mus: benn seine Lehrsätze sind zwar dogmatisch, gehn jedoch nicht über die in der Erfahrung gegebene Welt hinaus; sondern erklären bloß mas diese fei, indem fie dieselbe in ihre letzen Bestandteile zerlegen. Nämlich der alte, von Rant umgestoßene Dogmatismus (nicht weniger bie Windbeuteleien der drei modernen Universitätssophisten) ift transcendent; indem er über die Welt hinausgeht, um fie aus etwas anderem zu erklären: er macht fie zur Folge

eines Grundes, auf welchen er aus ihr schließt. Meine Philosophie hingegen hub mit bem Sat an, daß es allein in der Welt und unter Boraussetzung derfelben Grunde und Folgen gebe; indem der Sat vom Grunde, in feinen vier Gestalten, bloß die allgemeinste Form des Intellekts sei, in diesem aber allein, als dem mahren Locus mundi, die

objektive Welt dastehe. -

In andern philosophischen Systemen ist die Ronsequenz dadurch zuwege gebracht, daß Sat aus Sat gefolgert wird. Hiezu aber muß notwendigerweise der eigentliche Gehalt des Enstems schon in ben alleroberften Gaten vorhanden fein: wodurch denn das übrige, als daraus abgeleitet, schwerlich anders, als monoton, arm, leer und langweilig ausfallen fann, weil es eben nur entwickelt und wiederholt, mas in ben Grundsätzen schon ausgesagt war. Diese traurige Folge ber bemonstrativen Ableitung wird am fühlbarften bei Chr. Wolf: aber fogar Spinoza, ber jene Methobe ftrena verfolgte, hat diesem Nachteil berfelben nicht gang entgehn fönnen; wiewohl er, durch seinen Geist, dafür zu kompen-sieren gewußt hat. — Meine Säze hingegen beruhen meistens nicht auf Schlußketten, sondern unmittelbar auf ber anschaulichen Welt felbft, und die, in meinem Syfteme, fo febr wie in irgend einem, vorhandene ftrenge Konfequenz ift in ber Regel nicht eine auf bloß logischem Wege gewonnene; vielmehr ift es diejenige natürliche Nebereinstimmung ber Sate, welche unausbleiblich badurch eintritt, baß ihnen sämtlich die intuitive Erkenntnis, nämlich die anschauliche Auffaffung besfelben, nur succesfive von verschiedenen Seiten betrachteten Objekts, also der realen Welt, in allen ihren Phanomenen, unter Berudfichtigung bes Bewußtfeins, barin fie fich darstellt, jum Grunde liegt. Deshalb auch habe ich über bie Bufammenftimmung meiner Gate ftets außer Sorgen sein können; fogar noch bann, mann einzelne berfelben mir, wie bisweilen eine Beit lang ber Fall gemefen, unvereinbar ichienen; benn die Uebereinstimmung fand sich nachher richtig von felbst ein, in bem Mage, wie die Sate vollzählig zusammenkamen; weil sie bei mir eben nichts anderes ift, als die Uebereinstimmung der Realität mit fich selbst, die ja niemals fehlen fann. Dies ist dem analog, baß wir bisweilen, wenn wir ein Gebaude zum erstenmal und nur von einer Seite erbliden, ben Zusammenhang feiner Teile noch nicht verstehn, jedoch gewiß sind, daß er nicht

fehlt und sich zeigen wird, sobald wir ganz herumgekommen. Diese Art der Zusammenstimmung aber ist, vermöge ihrer Ursprünglichkeit und weil sie unter beständiger Kontrolle der Erfahrung steht, eine vollkommen sichere: hingegen jene absgeleitete, die der Syllogismus allein zuwege bringt, kann leicht einmal falsch befunden werden; sobald nämlich irgend ein Elied der langen Kette unecht, locker befestigt, oder sonst sehlerhaft beschaffen ist. Dem entsprechend hat meine Philosophie einen breiten Boden, auf welchem alles unmittellwand daher sicher steht; während die andern Systeme hoch aufgeführten Türmen gleichen: bricht hier eine Stüße, so stürzt alles ein. — Alles hier Gesagte läßt sich in den Satzusammensassen, daß meine Philosophie auf dem analytischen, nicht auf dem synthetischen Wege entstanden und dargestellt ist.

Alls den eigentümlichen Charafter meines Philosophierens darf ich auführen, daß ich überall den Dingen auf den Grund zu kommen suche, indem ich nicht ablasse, fie bis auf bas lette, real Gegebene zu verfolgen. Dies geschieht vermöge eines natürlichen Sanges, ber es mir fast unmöglich macht, mich bei irgend noch allgemeiner und abstrakter, daher noch unbestimmter Erkenntnis, bei bloßen Begriffen, geschweige bei Worten zu beruhigen; sondern mich weiter treibt, bis ich die lette Grundlage aller Begriffe und Sate, die allemal anschaulich ift, nacht vor mir habe, welche ich dann entweder als Urphänomen ftehn laffen muß, wo möglich aber sie noch in ihre Elemente auflöse, jedenfalls das Wefen der Sache bis aufs Aeußerste verfolgend. Dieferwegen wird man einst (natürlich nicht, solange ich lebe) erkennen, daß die Behandlung besfelben Gegenstandes von irgend einem frühern Philosophen, gegen die meinige ge-halten, flach erscheint. Daher hat die Menschheit manches, was sie nie vergessen wird, von mir gelernt, und werden meine Schriften nicht untergehn. -

Bon einem Willen läßt auch der Theismus die Welt ausgehn, von einem Willen die Planeten in ihren Bahnen geleitet und eine Natur auf ihrer Oberfläche hervorgerufen werden; nur daß er, findischerweise, diesen Willen nach außen verlegt und ihn erst mittelbar, nämlich unter Dazwischentretung der Erkenntnis und der Materie, nach menschlicher Art, auf die Dinge einwirken läßt; während bei mir der Wille nicht sowohl auf die Dinge, als in ihnen wirkt; ja, sie selbst gar nichts anderes, als eben seine Sichtbar

feit find. Man fieht jedoch an biefer Uebereinftimmung, bak wir alle bas Ursprüngliche nicht anders, benn als einen Willen zu benfen vermögen. Der Bantheismus nennt ben in den Dingen wirkenden Willen einen Gott; wovon ich die Absurdität oft und stark genug gerügt habe: ich nenne ihn ben Willen jum Leben; weil dies das lette Erfennbare an ihm ausspricht. — Dies nämliche Berhaltnis ber Mittelbarfeit zur Unmittelbarfeit tritt abermals in ber Moral ein. Die Theisten wollen eine Ausgleichung zwischen bem, mas einer thut, und bem, was er leidet: ich auch. Sie aber nehmen solche erst mittelst der Zeit und eines Richters und Vergelters an; ich hingegen unmittelbar, inbem ich im Thater und Dulber basfelbe Wefen nachweife. Die moralischen Refultate bes Chriftentums, bis zur höchften Astese, findet man bei mir rationell und im Zusammenhange ber Dinge begründet; mährend fie im Chriftentum durch bloße Fabeln find. Der Glaube an diese schwindet täglich mehr; daher wird man sich zu meiner Philosophie wenden muffen. Die Pantheiften fonnen feine ernftlichgemeinte Moral haben; - ba bei ihnen alles göttlich und vortrefflich ift. -

Ich habe viel Tadel barüber erfahren, daß ich, philosophierend, mithin theoretisch, das Leben als jammervoll und keineswegs wünschenswert dargestellt habe: doch aber mirb mer praftisch die entschiedenste Geringschätzung desfelben an den Tag legt gelobt, ja bewundert; und wer um Erhaltung

besselben sorgsam bemuht ift wird verachtet. -

Raum hatten meine Schriften auch nur die Aufmertfamfeit einzelner erregt; fo ließ fich fcon, hinfichtlich meines Grundgebankens, die Prioritätsklage vernehmen, und wurde angeführt, daß Schelling einmal gefagt hätte "Wollen ift Urfein" und was man sonst in der Art irgend aufzubringen vermochte. - Bieruber ift, in betreff ber Sache felbft gu fagen, daß die Burgel meiner Philosophie schon in der Kantiichen liegt, besonders in der Lehre vom empirischen und intelligibeln Charafter, überhaupt aber barin, daß, so oft Rant einmal mit bem Ding an sich etwas näher ans Licht tritt, es allemal als Wille durch feinen Schleier hervorfieht; worauf ich in meiner Kritik der Kantischen Philosophie aus: brudlich aufmerkfam gemacht und bemzufolge gesagt habe, baß meine Philosophie nur bas Bu-Enderbenten ber feinigen fei. Daher barf man sich nicht wundern, wenn in den ebenfalls von Rant ausgehenden Philosophemen Fichtes und Schellings fich Spuren besfelben Grundgebankens finden laffen; wiewohl sie dort ohne Folge, Zusammenhang und Durchführung auftreten, und bemnach als ein bloßer Borsput meiner Lehre anzusehen sind. Im allgemeinen aber ist über diesen Punkt zu sagen, daß von jeder großen Wahrsheit sich, ehe sie gefunden worden, ein Vorgefühl kundgibt, eine Ahndung, ein undeutliches Bild, wie im Nebel, und ein vergebliches Safchen, fie zu ergreifen; weil eben die Fort= schritte ber Zeit sie vorbereitet haben. Demgemäß pralubieren dann vereinzelte Aussprüche. Allein nur wer eine Wahrheit aus ihren Gründen erfannt und in ihren Folgen durchdacht, ihren gangen Inhalt entwickelt, den Umfang ihres Bereichs übersehn, und fie fonach, mit vollem Bewuktsein ihres Wertes und ihrer Wichtigkeit, deutlich und zusammen-hängend dargelegt hat, der ist ihr Urheber. Daß sie hingegen, in alter ober neuer Zeit, irgend einmal mit halbem Bewußtsein und fast wie ein Reben im Schlaf, ausgesprochen worden und bemnach fich daselbst finden läßt, wenn man hinterher danach sucht, bedeutet, wenn sie auch totidem verbis dasteht, nicht viel mehr, als wäre es totidem litteris; gleichwie der Finder einer Sache nur der ift, welcher fie, ihren Wert erfennend, aufhob und bewahrte; nicht aber ber, welcher sic zufällig einmal in die Hand nahm und wieder fallen ließ; oder, wie Kolumbus der Entdecker Amerikas ift, nicht aber ber erfte Schiffbrüchige, ben bie Wellen ein: mal bort abwarfen. Dies eben ift ber Sinn des donatischen pereant qui ante nos nostra dixerunt. Wollte man hingegen bergleichen zufällige Aussprüche als Prioritäten gegen mich geltend machen; so hätte man viel weiter ausholen und z. B. anführen können, daß Clemens Mexandrinus (Strom. II, e. 17) jagt: προηγειται τοινυν παντων το βουλεσθαι. αί γαρ λογικαι δυναμεις του βουλεσθαι διακονοι πεφυκασι (velle ergo omnia antecedit: rationales enim facultates sunt voluntatis ministrae. S. Sanctorum Patrum Opera polemica, Vol. V. Wirceburgi 1779: Clementis Alex. Opera Tom. II, p. 304); wie auch, daß Spinoza sagt: Cupiditas est ipsa unius cujusque natura, seu essentia (Eth. P. III, prop. 57) und vorher: Hic conatus, cum ad mentem solam refertur, Voluntas appellatur; sed cum ad mentem et corpus simul refertur, vocatur Appetitus, qui proinde nihil aliud est, quam ipsa hominis essentia. (P. III. prop. 9. Schol. und schließlich P. III, Defin. 1,

explic.) - Mit großem Rechte fagte Belvetius: Il n'est point de moyens que l'envieux sous l'apparence de la justice, n'emploie pour dégrader le mérite . . . C'est l'envie seule qui nous fait trouver dans les anciens toutes les découvertes modernes. Une phrase vide de sens, ou du moins inintelligible avant ces découvertes, suffit pour faire erier au plagiat. (De l'esprit IV, 7.) Und noch eine Stelle bes Helvetius sei es mir erlaubt, über biesen Punkt in Erinnerung zu bringen, beren Unführung ich jedoch bitte, mir nicht als Eitelkeit und llebermut auszulegen, sondern allein die Richtigfeit des darin ausgedrückten Gedankens im Muge zu behalten, es dahin stehn laffend, ob irgend etwas davon auf mich Unwendung finden könne, oder nicht. Quiconque se plait à considérer l'esprit humain voit, dans chaque siècle, cinq ou six hommes d'esprit tourner autour de la découverte que fait l'homme de génie. Si l'honneur en reste à ce dernier, c'est que cette découverte est, entre ses mains, plus féconde que dans les mains de tout autre; c'est qu'il rend ses idées avec plus de force et de netteté; et qu'enfin on voit toujours à la manière différente, dont les hommes tirent parti d'un principe ou d'une découverte, à qui ce principe ou cette découverte appartient (De l'esprit IV, 1). -

Infolge bes alten, unversöhnlichen Krieges, den überall und immerdar Unfähigkeit und Dummheit gegen Geist und Berstand führt, — sie durch Legionen, er durch einzelne ver-treten, — hat jeder, der das Wertvolle und Echte bringt, einen schweren Kampf zu bestehn, gegen Unverstand, Stumpf= heit, verdorbenen Geschmad, Privatintereffen und Neid, alle in würdiger Allianz, nämlich in der, von welcher Chamfort fagt: en examinant la ligue des sots contre les gens d'esprit, on croirait voir une conjuration de valets pour écarter les maîtres. Mir aber war außerdem noch ein ungewöhnlicher Keind hinzugegeben: ein großer Teil derer, welche in meinem Fache das Urteil des Publifums zu leiten Beruf und Gelegenheit hatten, war angestellt und besoldet, das Allerschlechteste, die Hegelei, zu verbreiten, zu loben, ja in den himmel zu erheben. Dies kann aber nicht gelingen, wenn man zugleich bas Gute, auch nur einigermaßen, will gelten laffen. Hieraus erkläre sich ber spätere Leser bie ihm fonft rätselhafte Thatsache, daß ich meinen eigentlichen Zeit= genossen so fremd geblieben bin, wie der Mann im Monde.

Jedoch hat ein Gedankensustem, welches, auch beim Ausbleiben aller Teilnahme anderer, seinen Urheber ein langes Leben hindurch unabläffig und lebhaft zu beschäftigen und zu anhaltender, unbelohnter Arbeit anzuspornen vermag, eben hieran ein Zeugnis für seinen Wert und seine Wahrheit. Dhne alle Aufmunterung von außen hat die Liebe zu meiner Sache ganz allein, meine vielen Tage hindurch, mein Streben aufrecht gehalten und mich nicht ermuben laffen: mit Berachtung blidte ich dabei auf den lauten Ruhm bes Schlechten. Denn beim Eintritt ins Leben hatte mein Genius mir die Wahl gestellt, entweder die Wahrheit zu erkennen, aber mit ihr niemanden zu gefallen; ober aber, mit ben andern bas Falsche zu lehren, unter Unhang und Beifall: mir war fie nicht schwer geworden. Demgemäß nun aber wurde das Schickfal meiner Philosophie das Widerspiel bessen, welches die Hegelei hatte, so ganz und gar, daß man beide als die Kehrseite desselben Blattes ansehn kann, der Beschaffenheit beiber Philosophien gemäß. Die Hegelei, ohne Wahrheit, ohne Klarheit, ohne Geift, ja ohne Menschenverstand, dazu noch im Gewand des ekelhaftesten Gallimathias, den man je gehört, auftretend, wurde eine oftronierte und privilegierte Katheberphilosophie, folglich ein Unfinn, ber seinen Mann nährte. Meine, zur selben Zeit mit ihr auftretende Philos forhie hatte zwar alle Gigenschaften, welche jener abgingen: allein fie mar feinen höhern Zweden gemäß zugeschnitten, bei ben bamaligen Zeitläuften für bas Ratheber gar nicht aeeignet und also, wie man spricht, nichts bamit zu machen. Da folgte es, wie Tag auf Nacht, daß die Hegelei die Fahne wurde, der alles zulief, meine Philosophie hingegen weder Beifall noch Unhänger fand, vielmehr, mit übereinstimmender Absichtlichkeit, ganzlich ignoriert, vertuscht, wo möglich erstickt wurde; weil durch ihre Gegenwart jenes fo erkleckliche Spiel gestört worden mare, wie Schattensviel an der Wand durch hereinfallendes Tageslicht. Demgemäß nun also wurde ich die eiserne Maste, oder, wie der edle Dorguth fagt, der Rafpar Haufer der Philosophieprofessoren: abgesperrt von Luft und Licht, damit mich keiner sehe und meine angeborenen Unfprüche nicht zur Geltung gelangen konnten. Jest aber ist der von den Philosophieprofessoren totaeschwiegene Mann wieder auferstanden, zur großen Bestürzung der Philosophieprofessoren, die gar nicht missen, welches Gesicht fie jett auffeten follen.

## Ueber die Universitätsphilosophie.

'Η ἀπιμία φιλοσοφία διά ταῦτα ποοσπέπτωκεν, ὅτι οὐ κατ' ἀξίαν αὐτῆς ἄπτονται' οὐ γάο νόθους ἔδει ἄπτεσθαι, ἀλλὰ γνησίους.

Plato, De rep. VII.

Daß die Philosophie auf Universitäten gelehrt wird, ift ihr allerdings auf mancherlei Weise ersprieglich. Gie erhalt damit eine öffentliche Eriftenz und ihre Standarte ift aufgepflanzt vor den Augen der Menschen; wodurch stets von neuem ihr Dasein in Erinnerung gebracht und bemert: lich wird. Der hauptgewinn hieraus wird aber fein, daß mancher junge und fähige Ropf mit ihr befannt gemacht und zu ihrem Studio auferweckt wird. Inzwischen muß man zugeben, daß ber zu ihr Befähigte und eben baher ihrer Bedürftige sie auch wohl auf andern Wegen antreffen und fennen lernen würde. Denn was fich liebt und für ein: ander geboren ift, findet fich leicht gusammen: verwandte Seelen grußen fich schon aus der Ferne. Ginen folchen nämlich wird jedes Buch irgend eines echten Philosophen, bas ihm in die Hände fällt, mächtiger und wirtsamer anregen, als der Vortrag eines Kathederphilosophen, wie ihn ber Tag gibt, es vermag. Auch follte auf den Gymnafien ber Plato fleißig gelesen werden, als welcher das wirt: famfte Erregungsmittel bes philosophischen Geiftes ift. Ueber: haupt bin ich allmählich ber Meinung geworden, baß der erwähnte Nuten der Kathederphilosophie von dem Nachteil überwogen werde, den die Philosophie als Profession der Philosophie als freier Wahrheitsforschung, oder die Philosophie im Auftrage ber Regierung ber Philosophie im Auftrage der Natur und der Menschheit bringt.

Zuvörderst nämlich wird eine Regierung nicht Leute besolden, um dem, was sie durch tausend von ihr angestellte Briester, oder Religionslehrer, von allen Kanzeln verkünden

läßt, direkt, oder auch nur indirekt, zu widersprechen; ba bergleichen, in bem Maße, als es wirfte, jene erstere Ber-anftaltung unwirfsam machen mußte. Denn bekanntlich heben Urteile einander nicht allein durch den kontradiktorischen, fondern auch durch den bloß konträren Gegenfat auf: 3. B. dem Urteil "die Rose ist rot" widerspricht nicht allein dieses "fie ift nicht rot"; sondern auch schon dieses "fie ift gelb", als welches hierin ebensoviel, ja, mehr leiftet. Daher ber Grundsatz improbant secus docentes. Durch diesen Um: stand geraten aber die Universitätsphilosophen in eine ganz eigentumliche Lage, beren öffentliches Geheimnis hier einmal Worte finden mag. In allen andern Wiffenschaften nämlich haben die Professoren derfelben bloß die Berpflichtung, nach Kräften und Möglichkeit, zu lehren was wahr und richtig ift. Gang allein bei ben Professoren ber Bhilo: sophie ist die Sache cum grano salis zu verstehn. Hier nämlich hat es mit berselben ein eigenes Bewandtnis, welches darauf beruht, daß das Problem ihrer Wissenschaft dasselbe ist, worüber auch die Religion, in ihrer Weise, Aufschluß erteilt; deshalb ich diese als die Metaphysik des Volkes bezeichnet habe. Demnach nun follen zwar auch die Professoren der Philosophie allerdings lehren was mahr und richtig ist: aber eben diefes muß im Grunde und im wesentlichen dasselbe sein, was die Landesreligion auch lehrt, als welche ja ebenfalls mahr und richtig ift. Hieraus entsprang jener naive, schon in meiner Rritik der Kantischen Philosophie angezogene Ausspruch eines ganz reputierlichen Philosophieprofessors, im Jahre 1840: "Leugnet eine Philosophie die Grundideen des Chriftentums; so ift fie entweder falsch, oder, wenn auch wahr, boch unbrauchbar". Man fieht daraus, daß in der Universitätsphilosophie die Wahrheit nur eine fekundare Stelle einnimmt und, wenn es gefordert wird, aufstehn muß, einer andern Eigenschaft Blat zu machen. — Dies alfo unterscheidet auf den Universitäten die Philosophie von allen andern daselbst kathederfässigen Wissenschaften.

Infolge hievon wird, solange die Kirche besteht, auf den Universitäten stets nur eine solche Philosophie gelehrt werden dürsen, welche, mit durchgängiger Rücksicht auf die Landesveligion abgefaßt, dieser im wesentlichen parallel läuft und daher stets, — allenfalls frans siguriert, seltsam versbräntt und dadurch schwer verständlich gemacht, — doch im

Grunde und in der Hauptsache nichts anderes, als eine Baraphrase und Apologie ber Landesreligion ift. Den unter diesen Beschränkungen Lehrenden bleibt sonach nichts anderes übrig, als nach neuen Wendungen und Formen zu suchen. unter welchen fie ben in abstrafte Ausbrücke verfleibeten und dadurch fade gemachten Inhalt der Landesreligion aufftellen, der alsdann Philosophie heißt. Will jedoch einer oder der andre außerdem noch etwas thun; jo wird er ent= weder in benachbarte Fächer bivagieren, oder seine Zuflucht zu allerlei unschuldigen Pößchen nehmen, wie etwan schwierige analytische Rechnungen über das Aequilibrium der Borstellungen im menschlichen Ropfe auszuführen, und ähnliche Späße. Inzwischen bleiben die foldermaßen beschränkten Universitätsphilosophen bei ber Sache gang wohlgemut; weil ihr eigentlicher Ernst darin liegt, mit Ehren ein redliches Mustommen für fich, nebst Weib und Rind, zu erwerben. auch ein gemisses Unsehn vor den Leuten zu genießen; bingegen das tiefbewegte Gemut eines wirklichen Philosophen. beffen ganger und großer Ernst im Aufsuchen eines Schluffels zu unserm, fo ratselhaften wie miglichen Dasein liegt, von ihnen zu den mnthologischen Wesen gezählt wird; wenn nicht etwan gar der damit Behaftete, sollte er ihnen je vorfommen, ihnen als von Monomanie besessen erscheint. Denn daß es mit der Philosophie so recht eigentlicher, bitterer Ernft sein könne, läßt wohl, in der Regel, kein Menich sich meniger träumen, als ein Docent berselben; gleichwie ber ungläubigste Christ ber Papst zu sein pflegt. Daher gehört es denn auch zu den feltenften Fällen, daß ein wirklicher Philosoph zugleich ein Docent der Philosophie gewesen wäre\*). Daß gerade Kant diesen Ausnahmsfall darstellt, habe ich, nebst den Gründen und Folgen der Sache, im zweiten Bande meines Hauptwerkes, K. 17, S. 162 (3. Aufl., S. 179), bereits erörtert. Uebrigens liefert gu ber oben

<sup>\*)</sup> Es ist ganz natürlich, daß, je mehr von einem Professor Gottseligkeit gesorbert wird, desto weniger Gelebrjamkeit; — eben wie zu Altensteins Zeit es genug war, daß einer sich zum Hegelichen Unsünn bekannte. Seitdem aber bei Beistung der Professoren die Gelebrjamkeit durch die Gotspieligkeit eright werben kann, übernehmen die Herren die Gelebrjamkeit durch die Gotspieligkeit eright werben kann, übernehmen die Herren sich nicht mit ersterer. — Die Tartüsses sollten sich lieber menagieren und sich fragen: "Wer wird und glauben, daß wir das glauben?"—
Daß die Ferren Professoren sind, geht die an, die sie dazu gemacht haben ich lenne sie bloß als scheche Schristeller, deren Einsluß ich entgegenarbeite. —
Ich dabe die Wahrheit gesucht, und nicht eine Professoren beruht, im letzen Grunde, der Unterschieb zwischen mir und den sogenannten Nachkantischen Philosophen. Man wird dies, mit der Zeit, mehr und mehr erkennen.

aufgebeckten konditionellen Existenz aller Universitätsphilosophie einen Beleg das ganze Schicksal Fichtes; wenn auch dieser im Grunde ein bloßer Sophist, kein wirklicher Philosoph war. Er hatte es nämlich gewagt, in seinem Philosophieren die Lehren der Landesreligion außer acht zu lassen; wovon die Folge seine Kassation war, und zudem noch, daß der Pöbel ihn insultierte. Auch hat die Strafe bei ihm angeschlagen, indem, nach seiner spätern Anstellung in Berlin, das absolute Ich sich ganz gehorsamst in den lieben Gott verwandelt hat und die ganze Lehre überhaupt einen überaus hristlichen Anstrick erhielt; wovon desonders die "Anweisung zum seligen Leben" zeugt. Bemerkenswert ist bei seinem Falle noch der Umstand, daß man ihm zum Hauptvergesn den Sat, Gott sei nichts anderes, als eben die woralische Weltordnung selbst, anrechnete; während solcher doch nur wenig verschieden ist vom Ausspruch des Evangelisten Joshannes: Gott ist die Liebe\*).

Es ist demnach leicht abzusehn, daß, unter solchen Umständen, die Kathederphilosophie nicht wohl umhin kann, es

zu machen

"Wie eine der langbeinigen Cikaden, Die immer fliegt und fliegend springt — Und gleich im Gras ihr altes Liebchen fingt."

Das Bebenkliche bei der Sache ist auch bloß die doch einzuräumende Möglichkeit, daß die letzte dem Menschen erreiche dare Einsicht in die Natur der Dinge, in sein eigenes Wesen und das der Welt nicht gerade zusammenträse mit den Lehren, welche teils dem ehemaligen Bölkchen der Juden eröffnet worden, teils vor 1800 Jahren in Jerusalem aufzgetreten sind. Dieses Bedenken auf einnal niederzuschlagen, erfand der Philosophieprosessor Hegel den Ausdruck "abssolute Religion", mit dem er denn auch seinen Zweck erzreichte; da er sein Publikum gekannt hat: auch ist sie für

<sup>&</sup>quot;) Das gleiche Schidsal hat 1853 der Privatdoceut Fischer in heidelberg gehabt, als weichem sein Jus legendi enizogen wurde, weil er Nantheismus sehrte. Also die Loziung ift: "Fris deinen Pudding, Stlad, und gib südliche Muthologie für Philosophen nennen, als solde auch über mich urreilen, und zwar mit der Miene der Superiorität gegen mich vornehm thun, ja, vierzig Jahre lang gar nicht würdigten auf mich beradzuschen, mich seiner Beachtung wert haltend. — Der Staat unis aber auch die Seinen schüler und folkte dahre ein Gesch geben, welches verböte, sich über beit Philosophieprofessoren lustig zu machen.

die Kathederphilosophie wirklich und recht eigentlich absolut, d. h. eine solche, die absolut und schlechterdings wahr sein soll und muß, sonst — — ——! — Andere wieder, von diesen Wahrheitsforschern, schmelzen Philosophie und Relission zu einem Kentauren zusammen, den sie Religionsphilosophie nennen; pflegen auch zu lehren, Religion und Philosophie feien eigentlich dasselbe; - welcher Sat jedoch nur in bem Ginne mahr zu fein scheint, in welchem Frang I., in Beziehung auf Karl V., sehr versöhnlich gesagt haben soll: "Was mein Bruder Karl will, das will ich auch," nämlich Mailand. Wieder andere machen nicht so viele Umstände, sondern reden geradezu von einer chriftlichen Philosophie; — welches ungefähr so herauskommt, wie wenn man von einer driftlichen Arithmetik reden wollte, die fünf gerade fein ließe. Dergleichen von Glaubenslehren entnommene Epitheta sind zudem der Philosophie offenbar unanständig, da sie sich für den Bersuch der Bernunft gibt, aus eigenen Mitteln und unabhängig von aller Auktorität das Problem des Daseins zu lösen. Als eine Wissenschaft hat sie es durchaus nicht damit zu thun, was geglaubt werben darf, ober foll, ober muß; fondern bloß damit, was fich wiffen läßt. Sollte biefes nun auch als etwas aans anderes fich ergeben, als was man zu glauben hat; fo wurde selbst baburch ber Glaube nicht beeinträchtigt fein: benn dafür ift er Glaube, daß er enthält was man nicht wissen fann. Rönnte man basselbe auch wissen; so wurde ber Glaube als ganz unnütz und felbst lächerlich dastehn; etwan wie wenn über Gegenstände der Mathematik noch eine Glaubenslehre aufgestellt würde. Ift man aber etwan überzeugt, daß die ganze und volle Wahrheit in der Landes: religion enthalten und ausgesprochen fei; nun, so halte man fich daran und begebe fich alles Philosophierens. Aber man wolle nicht scheinen was man nicht ist. Das Borgeben unbefangener Wahrheitsforschung, mit dem Entschluß, die Landesreligion zum Resultat, ja zum Mafftabe und zur Kontrolle derselben zu machen, ist unerträglich, und eine solche, an die Landesreligion, wie der Kettenhund an die Mauer, gebundene Philosophie ist nur das ärgerliche Zerrbild der höchsten und edelsten Bestrebung der Menschheit. Inzwischen ist gerade ein Hauptabsagartikel der Universitätsphilosophen eben jene, oben als Kentaur bezeichnete Religions: philosophie, die eigentlich auf eine Art Gnosis hinausläuft,

auch wohl auf ein Philosophieren unter gewissen beliebten Voraussehungen, die durchaus nicht erhärtet werden. Auch Programmentitel, wie De verae philosophiae erga religionem pietate, eine passende Inschrift auf so einen philo: sophischen Schafstall, bezeichnen recht deutlich die Tendenz und die Motive der Kathederphilosophie. Zwar nehmen diese zahmen Philosophen bisweilen einen Anlauf, der gefährlich aussieht; allein man kann die Sache mit Ruhe abwarten, überzeugt, daß fie doch bei dem ein für allemal geftecten Biele anlangen werden. Ja, bisweilen fühlt man fich verfucht zu glauben, daß fie ihre ernstlich gemeinten philosophis ichen Forschungen schon vor ihrem zwölften Sahre abgethan und bereits damals ihre Ansicht vom Wefen der Welt, und was bem anhängt, auf immer festgestellt hatten; weil fie, nach allen philosophischen Diskuffionen und halsbrechenden Abwegen, unter verwegenen Kührern, doch immer wieder bei dem anlangen, was und in jenem Alter plausibel gemacht zu werden pflegt, und es fogar als Kriterium ber Bahrheit zu nehmen icheinen. Alle die heterodogen philofonhischen Lehren, mit welchen fie bazwischen, im Laufe ihres Lebens, sich haben beschäftigen muffen, scheinen ihnen nur dazusein, um widerlegt zu werden und dadurch jene ersteren besto fester zu etablieren. Man muß sogar es bewundern, wie sie, mit so vielen argen Retereien ihr Leben zubringend. boch ihre innere philosophische Unschuld so rein zu bewahren gewußt haben.

Wem, nach diesem allen, noch ein Zweisel über Geist und Zweck der Universitätsphilosophie bliebe, der betrachte das Schicksal der Hegelschen Afterweisheit. Hat es ihr etwan geschadet, daß ihr Grundgedanken der absurdsste Einsfall, daß er eine auf den Kopf gestellte Welt, eine philosophische Hanswurstiade\*) war und ihr Inhalt der hohlste, sinnigerste Wortkram, an welchem jemals Strohköpfe ihr Genüge gehabt, und daß ihr Bortrag, in den Werken des Urhebers selbst, der widerwärtigste und unsinnigste Gallimathias ist, ja, an die Deliramente der Tollhäusler erinnert? D nein, nicht im mindesten! Vielmehr hat sie dabei, zwanzig Jahre hindurch, als die glänzendste Kathederphilosophie, die is Gehalt und Honorar einbrachte, sloriert und ist fett ges

<sup>\*)</sup> Siehe meine Rritit ber Rantifchen Philosophie, 2. Auflage, S. 572. (3. Auflage, S. 603.)

worden, ist nämlich in ganz Deutschland, durch Hunderte von Büchern, als der endlich erreichte Gipfel menschlicher Weisheit und als die Philosophie der Philosophien verfündet, ja, in den Simmel erhoben worden: Studenten wurden darauf eraminiert und Professoren darauf angestellt; wer nicht mitwollte, wurde von dem breift gemachten Repetenten ihres fo lenkfamen, wie geiftlosen Urhebers für einen "Narren auf eigene Sand" erklärt, und sogar die wenigen, welche eine schwache Opposition gegen diesen Unfug wagten, traten mit berfelben nur schüchtern, unter Unerfennung bes "großen Geistes und überschwenglichen Genies" - jenes abgeschmadten Philosophafters auf. Den Beleg zu bem hier Gefagten gibt die gefamte Litteratur des faubern Treibens. welche, als nunmehr geschlossene Aften, hingeht, durch den Borhof höhnisch lachender Rachbarn, zu jenem Richterstuhle, wo wir uns wiedersehn, zum Tribunal der Nachwelt, welches, unter andern Implementen, auch eine Schandglode führt, bie fogar über gange Zeitalter geläutet werden fann. Was nun aber ift es benn endlich gewesen, bas jener Gloria ein fo plotliches Ende gemacht, ben Sturg ber Bestia triunfante herbeigezogen und die ganze große Armee ihrer Söldner und Gimpel zerstreut hat, bis auf einige Ueberbleibsel, die noch als Nachzügler und Marodeurs, unter der Fahne der "Halleschen Jahrbücher" zusammengerottet, ein Weilchen ihr Unwesen, zum öffentlichen Standal, treiben burften, und ein paar armselige Pinsel, die was man ihnen in ben Sünglingsjahren aufgebunden noch heute glauben und damit hausieren gehn? — Nichts anderes, als daß einer den boshaften Einfall gehabt hat, nachzuweisen, daß das eine Universitätsphilosophie sei, die bloß scheinbar und nur den Worten nach, nicht aber wirklich und im eigent= lichen Sinne mit der Landesreligion übereinstimme. und für sich war dieser Vorwurf gerecht; denn dies hat nachher der Neukatholizismus bewiesen. Der Deutsch= ober Neufatholizismus ist nämlich nichts anderes, als popularifierte Hegelei. Wie diefe, läßt er die Welt unerklart, fie fteht da, ohne weitere Ausfunft. Blog erhalt sie den Namen Gott, und die Menschheit den Namen Christus. Beide sind "Selbstzwed", d. h. sind eben ba, sich's wohlsein zu lassen, folange bas furze Leben währt. Gaudeamus igitur! Und die Begeliche Apotheose bes Staats wird bis zum Rommunismus weitergeführt. Gine fehr

gründliche Darstellung des Neukatholizismus in diesem Sinn liefert: F. Kampe, Geschichte der religiösen Bewegung neuerer Zeit, Bd. 3, 1856.

Aber baß ein folder Borwurf die Adillesferse eines herrschenben philosophischen Systems fein konnte, zeigt uns

> "welch eine Qualität Den Ausschlag gibt, den Mann erhöht,"

ober was das eigentliche Ariterium der Wahrheit und Geltungsfähigkeit einer Philosophie auf deutschen Universitäten sei und worauf es dabei ankomme; außerdem ja ein derartiger Angriff, auch abgesehn von der Berächtlichkeit jeder Berkeherung, hätte ganz kurz mit odder poog Alovozov abs

gefertigt werden müffen.

Wer zu berfelben Ginficht noch fernerer Belege bedarf, betrachte das Nachspiel zu der großen Hegel-Farce, nämlich die gleich dadurch folgende, so überaus zeitmäßige Konpersion bes herrn v. Schelling vom Spinozismus zum Bigottismus und seine barauf folgende Bersetung von Munden nach Berlin, unter Trompetenftogen aller Zeitungen, nach beren Andeutungen man hätte glauben können, er bringe bahin ben personlichen Gott, nach welchem fo großes Begehr war, in der Tasche mit; worauf benn der Zudrang ber Studenten fo groß murbe, daß fie fogar durch die Fenfter in ben Borfaal ftiegen; bann, am Ende bes Rurfes, das Groß-Mannsbiplom, welches eine Anzahl Professoren ber Universität, die seine Buhörer gewesen, ihm unterthänigst überbrachten, und überhaupt die ganze höchst glänzende und nicht weniger lufrative Rolle besfelben in Berlin, die er ohne Erröten burchgespielt hat; und das im hohen Alter, mo die Sorge um das Andenken, das man hinterläßt, in edleren Naturen jede andere überwiegt. Man konnte bei jo etwas ordentlich wehmutig werden; ja man könnte bei: nahe meinen, die Philosophieprofessoren selbst müßten dabei erröten: doch das ist Schwärmerei. Wem nun aber nach Betrachtung einer folden Konsummation nicht bie Augen aufgehn über die Rathederphilosophie und ihre Selden, dem ist nicht zu helfen.

Inzwischen verlangt die Billigkeit, daß man die Unisversitätsphilosophie nicht bloß, wie hier geschehn, aus dem Standpunkte des angeblichen, sondern auch aus dem des

wahren und eigentlichen Zweckes berfelben beurteile. Diefer nämlich läuft barauf hinaus, daß die fünftigen Referendarien, Abvokaten, Aerzte, Kandibaten und Schulmänner auch im Innersten ihrer Neberzeugungen diejenige Richtung erhalten, welche ben Absichten, die der Staat und feine Regierung mit ihnen haben, angemeffen ift. Dagegen habe ich nichts einzuwenden, bescheide mich alfo in diefer Sinficht. Denn über die Notwendigkeit, ober Entbehrlichkeit eines solchen Staatsmittels zu urteilen, halte ich mich nicht für tompetent; sondern stelle es denen anheim, welche die schwere Aufgabe haben, Menschen zu regieren, b. h. unter vielen Millionen eines, ber großen Mehrzahl nach, grenzenlos egoistischen, ungerechten, unbilligen, unredlichen, neibischen, boshaften und dabei fehr beschränkten und querköpfigen Beschlechtes, Gefet, Ordnung, Ruhe und Friede aufrecht zu erhalten und die wenigen, benen irgend ein Besit zu teil geworben, zu schützen gegen die Ungahl berer, welche nichts, als ihre Körperfräfte haben. Die Aufgabe ist so schwer, daß ich mich wahrlich nicht vermesse, über die dabei anzuwendenden Mittel mit ihnen zu rechten. Denn "ich danke Gott an jedem Morgen, daß ich nicht brauch' fürs Römsche Reich zu sorgen," — ist stets mein Wahlspruch gewesen. Diese Staatszwecke der Universitätsphilosophie waren es aber, welche ber Begelei eine fo beispiellose Ministergunft verschafften. Denn ihr war ber Staat "ber absolut vollendete ethische Organismus", und sie ließ den ganzen Zweck des menschlichen Daseins im Staat aufgehn. Konnte es eine beffere Zurichtung für fünftige Referenbarien und bemnächst Staatsbeamte geben, als diese, infolge welcher ihr ganzes Wesen und Sein, mit Leib und Seele, völlig bem Staat verfiel, wie bas ber Biene bem Bienenstod, und fie auf nichts anderes, weder in dieser, noch in einer andern Welt hinzuarbeiten hatten, als daß fie taugliche Räder würden, mitzuwirken, um die große Staatsmaschine, ultimus finis bonorum, im Gange zu erhalten? Der Referendar und der Mensch war danach eins und dasselbe. Es war eine rechte Apotheose ber Philisterei.

Alber ein anderes bleibt das Verhältnis einer solchen Universitätsphilosophie zum Staat, und ein anderes ihr Verhältnis zur Philosophie selbst und an sich, welche, in dieser Beziehung als die reine Philosophie, von jener, als der angewandten, unterschieden werden könnte. Diese

nämlich kennt keinen andern Zweck als die Wahrheit, und da möchte sich ergeben, daß jeder andere, mittelst ihrer angestrebte, diesem verderblich wird. Ihr hohes Ziel ist die Befriedigung jenes edelen Bedürfnisses, von mir das metaphyfifche genannt, welches ber Menschheit, zu allen Zeiten, sich innig und lebhaft fühlbar macht, am stärksten aber, wann, wie eben jett, das Ansehn der Glaubenslehre mehr und mehr gesunten ist. Diese nämlich, als auf die große Masse des Menschengeschlechts berechnet und berselben angemessen, kann bloß allegorische Wahrheit enthalten, welche sie jedoch als sensu proprio wahr geltend zu machen hat. Dadurch nun aber wird, bei immer weiterer Berbreitung jeder Art historischer, physikalischer, und sogar philosophischer Renntniffe, die Anzahl ber Menschen, benen fie nicht mehr genügen kann, immer größer, und diese wird mehr und mehr auf Wahrheit sensu proprio dringen. Was aber kann alsdann, dieser Ansorberung gegenüber, eine solche nervis alienis modile Katheberpuppe leisten? Wie weit wird man da noch reichen mit der oftronierten Rockenphilosophie, oder mit hohlen Wortgebäuden, mit nichts: fagenden, ober felbst die gemeinsten und faglichsten Bahrheiten burch Wortschwall verundentlichenden Flosfeln, ober gar mit hegelischem absolutem Nonsens? — Und nun noch andrerseits, wenn dann auch wirklich der redliche Johannes aus der Wüste fame, der, in Felle gekleidet und von Beuschrecken genährt, von all dem Unwesen unberührt geblieben, unterweilen, mit reinem Bergen und gangem Ernft, der Forschung nach Wahrheit obgelegen hätte und deren Früchte jest anbote; welchen Empfang hatte er zu gewärtigen von jenen zu Staatszwecken gedungenen Geschäftsmännern der Katheder, die mit Weib und Kind von der Philosophie zu leben haben, beren Losung baher ist primum vivere, deinde philosophari, die demgemäß den Markt in Besitz genommen und schon dafür gesorgt haben, daß hier nichts gelte, als was sie gelten laffen, mithin Berdienste nur existieren, sofern es ihnen und ihrer Mittelmäßigkeit beliebt, fie anzuerkennen. Sie haben nämlich die Aufmertsamkeit des ohnehin fleinen, sich mit Philosophie befassenden Bublifums am Leitseil; da dasselbe auf Sachen, die nicht, wie die poeti= schen Produktionen, Ergötzung, sondern Belehrung, und zwar pekuniär unfruchtbare Belehrung, verheißen, seine Zeit, Mühe und Anstrengung wahrlich nicht verwenden wird, ohne vorher volle Versicherung darüber zu haben, daß folche auch reichlich belohnt werden. Diese nun erwartet es, seinem angeerbten Glauben, daß wer von einer Sache lebt, es auch fei, ber fie verfteht, gufolge, von ben Mannern bes Gachs, welche benn auch, auf Rathebern und in Rompendien, Journalen und Litteraturzeitungen sich mit Zuversicht als die eigentlichen Meifter ber Sache gerieren: von biefen bemnach lätt es sich bas Beachtenswerte und fein Gegenteil vorschmeden und aussuchen. - D, wie wird es bir da ergehn. mein armer Johannes aus der Bufte, wenn, wie zu er: warten fteht, mas du bringft nicht der ftillschweigenden Konvention der Herren von der lufrativen Philosophie gemäß abaefaßt ift! Gie werden dich ansehn als einen, ber ben Beift bes Spieles nicht gefaßt hat und baburch es ihnen allen zu verderben droht; mithin als ihren gemeinsamen Feind und Widersacher. Wäre was du bringft nun auch das größte Meisterstück bes menschlichen Geistes; vor ihren Augen könnte es doch nimmermehr Gnade finden. Denn es ware ja nicht ad normam conventionis abgefaßt, folg= lich nicht berart, daß sie es zum Gegenstand ihres Kathebervortrages machen könnten, um nun auch bavon zu leben. Einem Philosophieprofessor fällt es gar nicht ein, ein auftretendes neues Spftem barauf zu prufen, ob es mahr sei, sondern er prüft es sogleich nur darauf, ob es mit den Lehren der Landesreligion, den Absichten der Regierung und den herrschenden Unfichten der Zeit in Ginflang zu bringen fei. Danach entscheidet er über beffen Schicffal. Wenn es aber bennoch durchdränge, wenn es, als belehrend und Aufschlüsse enthaltend, die Aufmerksamfeit des Bublifums erregte und von diesem des Studiums wert befunden murde; fo mußte es ja in bemfelben Mage die fathederfähige Philosophie um eben jene Aufmerksamkeit, ja, um ihren Kredit, und, was noch schlimmer ist, um ihren Absatz bringen. Di meliora! Daher darf bergleichen nicht aufkommen, und muffen hiegegen alle für einen Mann stehn. Die Methobe und Taktik hiezu gibt ein glucklicher Instinkt, wie er jedem Wesen zu seiner Selbsterhaltung verliehen ist, bald an die Hand. Nämlich das Bestreiten und Widerlegen einer, der Norma conventionis zuwiderslaufenden Philosophie ist oft, zumal wo man wohl gar Berdienste und gewisse, nicht durch das Professordiplom erteilbare Eigenschaften wittert, eine bebenkliche Sache, an Die

man, im letteren Falle, sich gar nicht magen barf, ins bem baburch die Werke, beren Unterdrückung indiziert ist, Notorietät erhalten und die Neugierigen hinzulaufen wurden, alsdann aber höchft unangenehme Vergleichungen angestellt werden könnten und der Ausgang miglich fein durfte. Singegen einhellig, als Brüber gleichen Sinnes, wie gleichen Bermögens, eine folche ungelegene Leiftung als non avenue betrachten; mit der unbefangensten Miene das Bedeutendeste als gang unbedeutend, das tief Durchdachte und für die Jahrhunderte Vorhandene als nicht der Rede wert auf-nehmen, um so es zu ersticken; hämisch die Lippen zusammenbeißen und dazu schweigen, schweigen mit jenem schon vom alten Seneca benunzierten Silentium, quod livor indixerit (ep. 79); und unterweilen nur desto lauter über die abortiven Geisteskinder und Miggeburten der Genoffenschaft frahen, in dem beruhigenden Bewußtfein, daß ja das, wovon feiner weiß, so gut wie nicht vorhanden ist, und daß die Sachen in der Welt für das gelten, was sie scheinen und heißen, nicht für das, was sie sind; — dies ist die sicherste und gefahrloseste Methode gegen Verdienste, welche ich bemnach allen Flachföpfen, die ihren Unterhalt burch Dinge suchen, zu benen höhere Begabtheit gehört, bestens empfohlen haben wollte, ohne jedoch mich auch für die fpatern Folgen berfelben zu verburgen.

Jedoch sollen hier keineswegs, als über ein inauditum nefas, die Götter angerufen werden: ist doch dies alles nur eine Scene des Schauspiels, welches wir zu allen Zeiten, in allen Künsten und Wissenschaften, vor Augen haben, nämlich den alten Kampf derer, die für die Sache leben, mit denen, die von ihr leben, oder derer, die es sind, mit denen, die es vorstellen. Den einen ist sie der Zweck, zu welchem ihr das Leben das bloße Mittel ist; den andern das Mittel, ja die lästige Bedingung zum Leben, zum Wohlsein, zum Genuß, zum Familienglück, als in welchen allein ihr wahrer Ernst liegt; weil hier die Grenze ihrer Wirkungssphäre von der Natur gezogen ist. Wer dies eremplisziert sehen und näher kennen lernen will, studiere Litterargeschichte und lese die Viographien großer Meister in jeder Art und Kunst. Da wird er sehn, daß es zu allen Zeiten so gewesen ist, und begreisen, daß es auch so bleiben wird. In der Vergangenheit erkennt es jeder; sast keiner in der Vegenwart. Die glänzenden Blätter der Litterarein der Vitterare

geschichte sind, beinahe durchgängig, zugleich die tragischen. In allen Fächern bringen sie und vor Augen, wie, in der Regel, das Verdienst hat warten müssen, bis die Narren ausgenarrt hatten, das Gelag zu Ende und alles zu Bette gegangen war: dann erhob es sich, wie ein Gespenst aus tieser Nacht, um seinen, ihm vorenthaltenen Chrenplat doch

endlich noch als Schatten einzunehmen.

Wir inzwischen haben es hier allein mit der Philosophie und ihren Bertretern zu thun. Da finden wir nun zu= nächst, daß von jeher sehr wenige Philosophen Professoren der Philosophie gewesen sind, und verhaltnismäßig noch wenigere Professoren der Philosophie Philosophen; daher man fagen fonnte, daß, wie die idioeleftrischen Körper feine Leiter der Cleftrizität find, fo die Philosophen feine Brofessoren der Philosophie. In der That steht dem Gelbst= denker diese Bestellung beinahe mehr im Wege, als jede andere. Denn das philosophische Katheber ift gewisser maßen ein öffentlicher Beichtstuhl, wo man coram populo fein Glaubensbekenntnis ablegt. Sodann ift ber wirklichen Erlangung gründlicher, ober gar tiefer Ginfichten, also dem mahren Weisewerben, fast nichts so hinderlich, wie ber beständige Zwang, weise zu scheinen, das Ausframen vorgeblicher Erkenntniffe, vor ben lernbegierigen Schülern, und das Antworten-bereit-haben auf alle erfinnlichen Fragen. Das schlimmfte aber ift, baß einen Mann in folcher Lage. bei jedem Gedanken, der etwan noch in ihm aufsteigt, schon Die Sorge beschleicht, wie folder zu ben Absichten hoher Borgesetter paffen murbe: dies paralyfiert fein Denken fo fehr, daß schon die Gedanken selbst nicht mehr aufzusteigen wagen. Der Wahrheit ift die Atmosphäre ber Freiheit un= entbehrlich. Ueber die Exceptio, quae firmat regulam, daß Kant ein Professor gewesen, habe ich schon oben das Nötige erwähnt, und füge nur hinzu, daß auch Kants Philosophie eine großartigere, entschiedenere, reinere und schönere ge= worden sein wurde, wenn er nicht jene Professur bekleibet hätte; obwohl er, sehr weise, den Philosophen möglichst vom Professor gesondert hielt, indem er seine eigene Lehre nicht auf dem Ratheder vortrug. (Siehe Rosenfrang, Geschichte ber Kantischen Philosophie, S. 148.) Sehe ich nun aber auf die, in dem halben Jahrhundert,

Sehe ich nun aber auf die, in dem halben Jahrhundert, welches seit Kants Wirksamkeit verstrichen ist, auftretenden, angeblichen Bhilosophen zurück; so erblicke ich leider keinen, dem ich nachrühmen könnte, sein mahrer und ganger Ernst sei die Erforschung der Wahrheit gewesen: vielmehr finde ich fie alle, wenn auch nicht immer mit deutlichem Bewußtsein, auf ben bloken Schein ber Sache, auf Effektmachen, Imponieren, ja Mystifizieren bedacht und eifrig bemüht, den Beifall ber Borgesetten und nächstdem der Studenten zu erlangen: wobei der lette Zwed immer bleibt, den Ertrag der Sache, mit Weib und Kind, behaglich zu verschmausen. So ift es aber auch eigentlich ber menschlichen Ratur gemäß, welche, wie jede tierische Natur, als unmittelbare Zwede nur Effen, Trinken und Pflege der Brut kennt, dazu aber, als ihre besondere Apanage, nur noch die Sucht zu glänzen und zu scheinen erhalten hat. Singegen ift zu wirklichen und echten Leistungen in der Philosophie, wie in der Boefie und ben schönen Rünften, die erfte Bedingung ein gang abnormer Sang, der, gegen die Regel der menschlichen Natur, an die Stelle des subjektiven Strebens nach dem Wohl der eigenen Berson, ein völlig objektives, auf eine ber Lerson fremde Leistung gerichtetes Streben fest und eben dieferhalb sehr treffend excentrisch genannt, mitunter wohl auch als Donquirotisch verspottet wird. Aber schon Aristoteles hat es gejagt: ου γρη δε, κατα τους παραινουντας, ανθρωπινα φρονειν ανθρωπον οντα, ουδε θνητα τον θνητον, αλλ', εφ' όσον ενδεχεται, αθανατιζειν, και παντα ποιειν προς το ζην κατα το κρατιστον των εν αδτω. (Neque vero nos oportet humana sapere ac sentire, ut quidam monent, quum simus homines; neque mortalia, quum mortales; sed nos ipsos, quoad ejus fieri potest, a mortalitate vindicare, atque omnia facere, ut ei nostri parti, quae in nobis est optima, convenienter vivamus. (Eth. Nic. X, 7.) Eine folche Geistesrichtung ift allerdings eine höchst feltene Anomalie, deren Früchte jedoch, eben deswegen, im Laufe der Zeit, der ganzen Menschheit zu gute kommen; da fie glücklicherweise von der Gattung find, die fich aufbewahren läßt. Näher: man fann die Denker einteilen in folde, die für fich felbst, und folche, die für andere benten: diese find die Regel, jene die Ausnahme. Erftere find bemnach Selbstdenker im zwiefachen, und Egoiften im edelften Sinne bes Worts: fie allein find es, von benen die Welt Belehrung empfängt. Denn nur das Licht, welches einer fich felber angezundet hat, leuchtet nachmals auch andern; so daß von dem, was Seneca in moralischer Hinsicht behauptet, alteri vivas oportet, si

vis tibi vivere (ep. 48), in intellektualer das Umgekehrte gilt: tidi cogites oportet, si omnibus cogitasse volueris. Dies aber ist gerade die seltene, durch keinen Borsak und guten Willen zu erzwingende Anomalie, ohne welche sedoch, in der Philosophie, kein wirklicher Fortschritt möglich ist. Denn für andere, oder überhaupt für mittelbare Zwecke, gerät nimmermehr ein Kopf in die höchste, dazu eben ersforderte, Anspannung, als welche gerade das Vergessen seiner selbst und aller Zwecke verlangt; sondern da bleibt es beim Schein und Borgeben der Sache. Da werben zwar allenfallseinige vorgesundene Begrisse auf mancherlei Weise kombiniert und so gleichsam ein Kartenhäuserbau damit vorgenommen: aber nichts Neues und Echtes kommt dadurch in die Welt. Nun nehme man noch hinzu, daß Leute, denen das eigene Wohl der wahre Zweck, das Denken nur Mittel dazu ist, stets die temporären Bedürfnisse und Neigungen der Zeitzgenossen, die Absichten der Besehlenden u. dgl. m. im Auge behalten müssen. Dabei läßt sich nicht nach der Wahrheit zielen, die, selbst bei redlich auf sie gerichtetem

Blicke, unendlich schwer zu treffen ift.

Neberhaupt aber, wie sollte der, welcher für sich, nebst Weib und Kind, ein redliches Auskommen sucht, zugleich fich ber Wahrheit weihen? ber Wahrheit, die zu allen Zeiten ein gefährlicher Begleiter, ein überall unwillkommener Gaft gewesen ift, - die vermutlich auch deshalb nacht dargestellt wird, weil fie nichts mitbringt, nichts auszuteilen hat, sondern nur ihrer felbst megen gesucht fein will. Zwei fo verschiedenen Berren, wie der Welt und der Wahrheit, die nichts, als den Anfangsbuchstaben, gemein haben, läßt fich zugleich nicht dienen: das Unternehmen führt zur Seuchelei, zur Augendienerei, zur Achselträgerei. Da fann es geschehn, daß aus einem Priester der Wahrheit, ein Verfechter des Truges wird, der eifrig lehrt was er felbst nicht glaubt, dabei der vertrauensvollen Jugend die Zeit und den Kopf verdirbt, auch wohl gar, mit Berleugnung alles litterarischen Gemiffens zum Prakonen einflugreicher Pfufcher, 3. B. frommelnder Strohföpfe, fich hergibt; ober auch, daß er, weil vom Staat und zu Staatszivecken besolbet, nun ben Staat zu apotheofieren, ihn zum Gipfelpunkt alles menschlichen Strebens und aller Dinge zu machen fich angelegen fein läßt, und dadurch nicht nur den philosophischen Sorfaal in eine Schule ber plattesten Philisterei umschafft, sondern am

Ende, wie z. B. Hegel, zu der empörenden Lehre gelangt, daß die Bestimmung des Menschen im Staat aufgehe, — etwan wie die der Biene im Bienenstod; wodurch das hohe

Biel unsers Daseins ben Augen ganz entruckt wird. Daß die Philosophie sich nicht zum Brotgewerbe eigne, hat schon Plato in seinen Schilderungen der Sophisten, die er dem Sofrates gegenüberstellt, bargethan, am allerergöt: lichsten aber im Gingang des Protagoras das Treiben und ben Succes diefer Leute mit unübertrefflicher Romit geschildert. Das Geldverdienen mit der Philosophie war und blieb, bei den Alten, das Merkmal, welches den Sophisten vom Philosophen unterschied. Das Berhältnis der Sophisten zu den Philosophen war demnach ganz analog dem zwischen ben Mädchen, die sich aus Liebe hingegeben haben und ben bezahlten Freudenmädchen. So fagt z. B. Sofrates (Xenoph. Memorab. L. I, c. 6, § 13): 'Ω 'Αντιφων, παρ' ήμιν νομιζεται την ώραν και την σοφιαν όμοιως μεν καλον, όμοιως δε αλοχρον διατιθεσθαι είναι την τε γαρ ώραν, έαν μεν τις άργυριου πωλη τω βουλομενω, πορνον αύτον άποκαλουσιν, έαν δε τις, όν αν γνω καλον τε κάγαθον έραστην όντα, τουτον φιλον έαυτω ποιηται, σωφρονα νομιζομέν και την σοφιαν ώσαυτως τους μεν άργυριου τω βουλομενω πωλουντας σοφιστας ώσπερ πορνους άποκαλουσιν, όστις δε όν αν γνω εύφυα οντα διδασκων ό, τι άν έγη άραθον φιλον ποιειται, τουτον νομιζομέν, ά τω καλω κάγαθω πολιτή προσημεί, ταυτα ποιείν. - Daß aus diesem Grunde Sofrates den Aristipp unter die Sophisten verwies und auch Uristoteles ihn dahin zählt, habe ich bereits in meinem Hauptwerk, Bd. 2, R. 17, S. 162 (3. Aufl. S. 179) nach= gewiesen. Daß auch die Stoifer es fo anfahen, berichtet Stobaos — των μεν αύτο τουτο λεγοντων σοφιστευειν, το έπι μισθώ μεταδιδοναι των της φιλοσοφιας δογματων των δ' ύποτοπησαντων εν τω σοφιστευειν περιεχεσθαι τι φαυλον, οίονει λογους καπηλευειν, οδ φαμενων δειν άπο παιδειας παρα των επιτυγοντων γρηματιζεσθαι, καταδεεστερον γαρ είναι τον τροπον τουτον του γρηματισμού του της φιλοσοφίας άξιωματος. (S. Stob. Ecl. phys. et eth., ed. Heeren, part. sec. tom. pr. p. 226.) Much der Jurift Ulpian zeigt eine hohe Meinung von den Philosophen; benn er nimmt fie von benen aus, die für liberale, (b. h. einem Freigeborenen anstehende) Dienst-leistungen eine Entschädigung beanspruchen dürfen. Er fagt (Lex 1, § 4 Dig. de extraord. cognit., 50, 13): An et philosophi professorum numero sint? Et non putem,

non quia non religiosa res est, sed quia hoc primum profiteri eos oportet, mercenariam operam spernere. Die Meinung war in biefem Bunft fo unerschütterlich, daß wir fie felbst noch unter ben spätern Raifern in voller Geltung finden; indem sogar noch beim Philostratos (Lib. I, c. 13) Apollonius von Tyana seinem Gegner Cuphrates das την σοφιαν καπηλευειν (sapientiam cauponari) zum Hauptvorwurf macht, auch in seiner 51. Epistel eben Diesem schreibt: επιτιμωσι σοι τινες, ώς ειληφοτι χρηματα παρα του βασιλεως όπερ ουν ατοπον, ει μη φαινοιο φιλοσοφιας ειληφεναι μισθον, και τοσαυτακίς, και επί τοσουτον, και παρά του πεπίστευκοτος ειναι σε φιλοσοφον. (Reprehendunt te quidam, quod pecuniam ab imperatore acceperis: quod absonum non esset, nisi videreris philosophiae mercedem accepisse, et toties, et tam magnam, et ab illo, qui te philosophum esse putabat.) In llebereinstimmung hiemit sagt er, in ber 42. Spistel, von sich selbst, daß er nötigenfalls ein Almofen, aber nie, felbft nicht im Fall ber Bedürftigkeit, einen Lohn für seine Philosophie annehmen würde. Ear tis Απολλωνιω χρηματα διδω, και ό διδους αξιος νομιζηται, ληψεται δεομενος · φιλοσοφιας δε μισθον ου ληψεται, κ'αν δεηται. (Si quis Apollonio pecunias dederit et qui dat dignus judicatus fuerit ab eo; si opus habuerit, accipiet. Philosophiae vero mercedem, ne si indigeat quidem, accipiet.) Diese uralte Anficht hat ihren guten Grund und beruht barauf, daß die Philosophie gar viele Berührungspunkte mit dem menschlichen Leben, bem öffentlichen, wie bem der einzelnen, hat; weshalb, wenn Erwerb damit getrieben wird, alsbald die Absicht das Uebergewicht über die Ginficht erhält und aus angeblichen Philosophen bloße Barasiten der Philosophie werben: folche aber werden bem Wirken ber echten Philosophen hemmend und feindlich entgegentreten, ja, sich gegen jie verschwören, um nur was ihre Sache förbert zur Geltung zu bringen. Denn sobald es Erwerb gilt, kann es leicht dahin kommen, daß, wo der Borteil es heischt, allerlei niedzige Mittel, Einverständnisse, Koalitionen u. s. w. angewandt werden, um, zu materiellen Zweden, dem Falschen und Schlechten Gingang und Geltung zu verschaffen, wobei es notwendig wird, das entgegenstehende Wahre, Echte und Wertvolle zu unterdrücken. Solchen Künsten aber ist kein Mensch weniger gewachsen, als ein wirklicher Philosoph, ber etwan mit seiner Sache unter das Treiben bieser Gewerbsleute geraten ware. — Den schönen Künften, selbst ber Poesie, schabet es wenig, daß sie auch zum Erwerbe dienen: denn jedes ihrer Werke hat eine gesonderte Eristenz für sich, und das Schlechte kann das Gute so wenig verbrängen, wie verdunkeln. Aber die Philosophie ift ein Ganzes, also eine Einheit, und ist auf Wahrheit, nicht auf Schönheit gerichtet; es gibt vielerlei Schönheit, aber nur eine Wahrheit; wie viele Musen, aber nur eine Minerva. Eben beshalb barf ber Dichter getroft verschmähen, bas Schlechte zu geißeln: aber ber Philosoph fann in ben Fall fommen, dies thun zu muffen. Denn bas gur Geltung gelangte Schlechte stellt sich hier bem Guten gerabezu feindlich entgegen, und das wuchernde Unkraut verdrängt die brauch: bare Pflanze. Die Philosophie ist, ihrer Natur nach, exflusiv: fie begründet ja die Denkungsart des Zeitalters: daber bulbet bas herrschende System, wie die Sohne ber Sultane, fein anderes neben sich. Dazu kommt, daß hier bas Urteil höchst schwierig, ja, schon die Erlangung der Data zu dem-selben mühevoll ist. Wird hier, durch Kunstgriffe, das Falsche in Rurs gebracht und überall, als das Wahre und Echte, von belohnten Stentorstimmen ausgeschrieen; so wird der Geist der Zeit vergiftet, das Verderben ergreift alle Zweige der Litteratur, aller höhere Geistesaufschwung stockt, und bem wirklich Guten und Echten in jeder Art ist ein Bollwerk entgegengesetzt, das lange vorhält. Dies sind die Früchte der gedosogia piedogopos. Man sehe, zur Erläuterung, den Unfug, der seit Kant mit der Philosophie getrieben und was dabei aus ihr geworden ist. Aber erst die wahre Geschichte ber Segelschen Charlatanerie und ber Beg ihrer Berbreitung wird einst die rechte Mustration zu dem Gesagten liefern.

Diesem allen zufolge wird der, dem es nicht um Staatsphilosophie und Spaßphilosophie, sondern um Erkenntnis und daher um ernftlich gemeinte, folglich rücksichtslose Wahrheitsforschung zu thun ist, sie überall eher zu suchen haben, als auf den Universitäten, als wo ihre Schwester, die Philosophie ad normam conventionis, das Regiment führt und den Küchenzettel schreidt. Ja, ich neige mich mehr und mehr zu der Meinung, daß es für die Philosophie heitsamer wäre, wenn sie aufhörte, ein Gewerde zu sein, und nicht mehr im bürgerlichen Leben, durch Professoren repräsentiert, aufträte. Sie ist eine Pflanze, die, wie die

Alpenrose und die Fluenblume, nur in freier Bergluft gebeiht, hingegen bei fünstlicher Pflege ausartet. Jene Re-präsentanten ber Philosophie im bürgerlichen Leben repräfentieren fie boch meiftens nur fo, wie ber Schauspieler ben König. Waren etwan die Sophisten, welche Sofrates so unermüblich befehdete und die Plato zum Thema seines Spottes macht, etwas anderes, als Professoren ber Philosophie und Rhetorit? Ja, ist es nicht eigentlich jene uralte Fehde, welche, seitdem nie ganz erloschen, noch heute von mir fortgeführt wird? Die höchsten Bestrebungen des mensch= lichen Geiftes vertragen sich nun einmal nicht mit bem Erwerb: ihre edele Natur kann sich damit nicht amalgamieren. — Allenfalls möchte es mit ber Universitätsphilosophie noch hingehn, wenn die angestellten Lehrer berselben ihrem Beruf dadurch zu genügen dächten, daß sie, nach Weise der anderen Professoren, das vorhandene, einstweilen als wahr geltende Wiffen ihres Faches an die heranwachsende Generation weitergaben, also bas System bes zulett ba: gewesenen wirklichen Philosophen ihren Zuhörern treu und genau außeinandersetten und ihnen die Sachen fleinkauten: -Das ginge, sage ich, allenfalls, wenn sie bazu nur so viel Urteil, ober wenigstens Taft, mitbrachten, nicht bloge Cophiften, wie z. B. einen Fichte, einen Schelling, geschweige einen Begel, auch für Philosophen zu halten. Allein nicht nur fehlt es in der Regel ihnen an befagten Eigenschaften, sonbern sie sind in dem unglücklichen Wahne befangen, es gehöre zu ihrem Amte, daß auch fie selbst die Philosophen spielten und die Welt mit den Früchten ihres Tiefsinns beschenkten. Aus diesem Wahne gehen nun jene so kläglichen, wie zahlreichen Produttionen hervor, in welchen Alltags= föpfe, ja mitunter solche, die nicht einmal Alltagsköpfe sind, Die Probleme behandeln, auf deren Lösung seit Sahrtausenden die außersten Unstrengungen der feltensten, mit den außerordentlichsten Fähigkeiten ausgerufteten, ihre eigene Berson über die Liebe zur Wahrheit vergessenden und von der Leidenschaft des Strebens nach Licht mitunter bis in den Rerfer, ja, aufs Schafott getriebenen Ropfe gerichtet gewesen find; Ropfe, beren Seltenheit fo groß ift, daß die Geschichte ber Philosophie, welche seit dritthalbtaufend Jahren neben ber Geschichte ber Staaten, als ihr Grundbaß, hergeht, kaum ein Sundertstel so viele namhafte Philosophen aufzuweisen hat, als die Staatengeschichte namhafte Monarchen: benn es find

feine andern, als die gang vereinzelten Röpfe, in welchen die Natur zu einem deutlicheren Bewußtfein ihrer felbit gekommen mar, als in andern. Eben diese aber ftehn der Gewöhnlichkeit und ber Menge fo fern, daß ben meiften erst nach ihrem Tode, oder höchstens im späten Alter, eine gerechte Anerkennung geworden ift. Sat boch z. B. fogar ber eigentliche, hohe Ruhm des Aristoteles, der später sich weiter, als irgend einer, verbreitete, allem Anschein nach, erft zweihundert Sahre nach seinem Tode begonnen. Epikuros, beffen Name, noch heutzutage, sogar dem großen Saufen bekannt ist, hat in Athen, bis zu seinem Tobe, völlig un-bekannt gelebt. (Sen. ep. 79.) Bruno und Spinoza kamen erst im zweiten Jahrhundert nach ihrem Tode zur Geltung und Chre. Selbst ber fo flar und populär schreibende David Sume war, obwohl er seine Werke längst geliefert hatte. fünfzig Jahre alt, als man anfing ihn zu beachten. Kant wurde erft nach feinem fechzigften Jahre berühmt. Mit den Ratheder= philosophen unferer Tage freilich gehn die Sachen schneller; ba fie keine Zeit zu verlieren haben: nämlich ber eine Professor verkündet die Lehre seines auf der benachbarten Universität florierenden Rollegen, als den endlich erreichten Gipfel menschlicher Weisheit; und sofort ift dieser ein großer Philosoph, ber unverzüglich feinen Plat in ber Geschichte der Philosophie einnimmt, nämlich in derjenigen, welche ein britter Rollege zur nächsten Deffe in Arbeit hat, ber nun ganz unbefangen ben unsterblichen Namen ber Märtprer ber Bahrheit, aus allen Jahrhunderten, die werten Namen seiner eben jetzt floricrenden wohlbestallten Kollegen anreiht, als ebensoviele Philosophen, die auch in Reihe und Glied treten können, da sie sehr viel Papier gefüllt und allgemeine follegialische Beachtung gefunden haben. Da heißt es denn 3. B. "Ariftoteles und Berbart", oder "Spinoza und Begel", "Plato und Schleiermacher", und die erstaunte Welt muß sehn, daß die Philosophen, welche die karge Natur ehemals im Laufe der Jahrhunderte nur vereinzelt hervorzubringen vermochte, mährend dieser letten Decennien, unter den befanntlich fo boch begabten Deutschen, überall wie die Bilge aufgeschoffen sind. Ratürlich wird diefer Glorie des Zeitalters auf alle Weise nachgeholfen; daher, sei es in gelehrten Zeitschriften, ober auch in seinen eigenen Werken, ber eine Philosophieprofessor nicht ermangeln wird, die verkehrten Einfälle bes andern mit wichtiger Miene und amtlichem

Ernst in genaue Erwägung zu ziehn; so baß es ganz aussieht, als handelte es sich hier um wirkliche Fortschritte der menschlichen Erkenntnis. Dafür widerfährt seinem Abortus nächstens dieselbe Ehre, und wir wissen ja, daß nihil officiosius, quam cum mutuum muli scabunt. Go viele gewöhnliche Röpfe, die fich von Amts und Berufs wegen verpflichtet glauben, das vorzustellen, was die Ratur mit ihnen am allerwenigsten beabsichtigt hatte, und bie Laften zu malzen, welche die Schultern geiftiger Riefen erfordern. bieten aber im Ernst ein gar flägliches Schauspiel bar. Denn den Beifern fingen zu hören, ben Lahmen tangen zu fehn, ift peinlich; aber ben beschränkten Ropf philosophierend zu vernehmen, ift unerträglich. Um nun den Mangel an wirklichen Gebanken zu verbergen, machen manche fich einen imponierenden Apparat von langen, zusammengesetten Worten, intrifaten Flosfeln, unabsehbaren Berioden, neuen und unerhörten Ausbrücken, welches alles zusammen bann einen möglichst schwierigen und gelehrt klingenden gargon abgibt. Jedoch sagen sie, mit dem allen, — nichts: man empfängt feine Gebanten, fühlt seine Ginficht nicht vermehrt, sondern muß aufseufzen: "Das Rlappern ber Mühle hore ich wohl. aber das Mehl sehe ich nicht;" ober auch, man fieht nur zu deutlich, welche durftige, gemeine, platte und robe Unsichten hinter dem hochtrabenden Bombast steden. D! baß man folden Spagphilosophen einen Begriff beibringen fönnte von dem wahren und furchtbaren Ernst, mit welchem das Problem des Daseins den Denker ergreift und fein Innerstes erschüttert! Da würden sie keine Spagphilosophen mehr fein fonnen, nicht mehr, mit Gelaffenheit, mußige Flaufen ausheden, vom absoluten Gedanken, oder vom Widerspruch, der in allen Grundbegriffen steden foll, noch mit beneidenswertem Genügen sich an hohlen Ruffen leten, wie "Die Welt ift bas Dafein bes Unendlichen im Endlichen", und "Der Geift ift ber Refler des Unendlichen im Endlichen" u. f. w. Es ware schlimm für fie: benn fie wollen nun einmal Philosophen sein und ganz originelle Denker. Run aber ist, daß ein gewöhnlicher Kopf un-gewöhnliche Gedanken haben sollte, gerabe so mahrscheinlich, wie daß eine Giche Upritofen truge. Die gewöhnlichen Webanken hingegen hat jeder schon selbst und braucht fie nicht zu lesen: folglich kann, da es in der Philosophie bloß auf Gebanken, nicht auf Erfahrungen und Thatsachen ankommt,

burch gewöhnliche Röpfe hier nie etwas geleistet werden. Einige, des Nebelstandes sich bewußt, haben sich einen Vorrat frember, meift unvollfommen, stets flach aufgefaßter Gedanten aufgespeichert, die freilich in ihren Köpfen immer noch in Gefahr find, fich in bloge Phrafen und Worte gu verfluch: tigen. Mit diesen schieben sie dann hin und her, und suchen allenfalls, fie, wie Dominofteine, aneinander zu paffen: fie vergleichen nämlich was dieser gesagt hat, und was jener, und mas wieder ein anderer, und noch einer, und suchen daraus flug zu werden. Bergeblich wurde man bei folden Leuten irgend eine feste, auf anschaulicher Bafis ruhende und daher durchweg zusammenhängende Grundansicht von ben Dingen und der Welt fuchen: eben deshalb haben fie über nichts eine gang entschiedene Meinung, oder bestimmtes, festes Urteil; sondern sie tappen mit ihren erlernten Ge= danken. Ansichten und Erceptionen wie im Nebel umher. Sie haben eigentlich auch nur auf Wiffen und Gelehrsamkeit jum Beiterlehren hingearbeitet. Das möchte fein: aber bann follen fie nicht die Philosophen spielen, hingegen ben

Bafer von der Spreu zu unterscheiden verftehn.

Die wirklichen Denker haben auf Ginficht, und zwar ihrer felbst megen, hingearbeitet; weil fie die Welt, in der fie sich befanden, doch irgendwie sich verständlich zu machen inbrunftiglich begehrten; nicht aber um zu lehren und zu schwäten. Daber erwächst in ihnen langfam und allmählich, infolge anhaltender Meditation, eine feste, zusammenhängende Grundansicht, die ju ihrer Bafis allemal die anschauliche Auffaffung der Welt hat, und von der Wege ausgehn zu allen speziellen Wahrheiten, welche selbst wieder Licht zurud= werfen auf jene Grundansicht. Daraus folgt denn auch, daß fie über jedes Problem des Lebens und der Welt wenigstens eine entschiedene, wohl verftandene und mit dem Ganzen zusammenhängende Meinung haben, und daher niemanden mit leeren Phrafen abzufinden brauchen, wie hingegen jene erfteren thun, die man ftets mit dem Bergleichen und Abmagen fremder Meinungen, statt mit den Dingen felbst, beschäftigt findet, wonach man glauben könnte, es sei die Rede von entfernten Ländern, über welche man die Berichte ber wenigen, bort hingelangten Reisenben fritisch zu vergleichen hätte, nicht aber von der, auch vor ihnen ausgebreitet und flar baliegenden, wirklichen Welt. Gedoch bei ihnen heißt es:

Pour nous, Messieurs, nous avons l'habitude De rédiger au long, de point en point, Ce qu'on pensa, mais nous ne pensons point.

Voltaire.

Das Schlimmste bei dem ganzen Treiben, das sonst immerhin, für den furiofen Liebhaber, feinen Fortgang haben möchte, ift jedoch biefes: es liegt in ihrem Interesse, daß bas Flache und Geiftlose für etwas gelte. Das fann es aber nicht, wenn bem etwan auftretenden Echten, Großen, Tiefgebachten sofort sein Recht wiberfährt. Um daher diefes zu ersticken und das Schlechte ungehindert in Kurs zu bringen, ballen sie, nach Art aller Schwachen, sich zusammen, bilden Cliquen und Parteien, bemächtigen sich der Litteratur: zeitungen, in welchen fie, wie auch in eigenen Buchern, mit tiefer Ehrfurcht und wichtiger Miene von ihren respektiven Meisterwerfen reden und auf solche Urt bas furgsichtige Bublifum bei ber Rase herumführen. Ihr Berhältnis zu den wirklichen Philosophen ift ungefähr das der ehemaligen Meifterfänger zu den Dichtern. Bur Erläuterung bes Gefagten febe man die meffentlich erscheinenden Schreibereien der Rathederphilosophen, nebst den dazu aufspielenden Litteratur= zeitungen: wer sich darauf versteht, betrachte die Verschmitt= heit, mit der diese letteren, vorkommenden Falls, bemuht find, das Bedeutende als unbedeutend zu vertuschen, und die Kniffe, die sie gebrauchen, es der Aufmerksamkeit des Publifums zu entziehn, eingebenf bes Spruches bes Bublius Syrus: Jacet omnis virtus, fama nisi late patet. (Siehe P. Syri et aliorum sententiae. Ex rec. J. Gruteri. Misenae 1790, v. 280.) Run aber gehe man auf diesem Bege und mit biesen Betrachtungen immer weiter gurud, bis zum Unfange biefes Sahrhunderts, fehe, mas früher die Schellingianer, bann aber noch viel ärger die Begelianer in den Tag hinein gefündigt haben: man überwinde fich, man durchblättere den efelhaften Wuft! denn ihn zu lesen ift feinem Menschen zuzumuten. Dann überlege und berechne man die unschätzbare Zeit, nebst dem Papier und Gelde, welches das Publikum, ein halbes Jahrhundert hindurch, an diesen Pfuschereien hat verlieren muffen. Freilich ift auch die Geduld des Bublifums unbegreiflich, welches das, jahraus, jahrein, fortgesette Geträtiche geiftlofer Philosophafter lieft, ungeachtet ber marternden Langweiligkeit, Die wie ein

dicker Nebel darauf brütet, eben weil man lieft und lieft, ohne ie eines Gedankens habhaft zu werden, indem der Schreiber, dem felbft nichts Deutliches und Beftimmtes vorschwebte, Worte auf Worte, Phrasen auf Bhrasen häuft und doch nichts sagt, weil er nichts zu sagen hat, nichts weiß, nichts benkt, bennoch reben will und baher seine Worte wählt, nicht je nachdem fie feine Gedanken und Ginfichten treffender ausbrücken, sondern je nachdem fie seinen Mangel daran geschickter verbergen. Dergleichen jedoch wird gedruckt, gefauft und gelesen: und so geht es nun schon ein halbes Sahrhundert hindurch, ohne daß die Lefer dabei inne würden, daß fie, wie man im Spanischen sagt, papan viento, b. h. bloße Luft schluden. Inzwischen muß ich, um gerecht zu sein, erwähnen, daß, um diese Klappermühle im Gange zu erhalten, oft noch ein ganz eigener Kunstgriff angewandt wird, beffen Erfindung auf die Berren Fichte und Schelling Burudauführen ift. Ich meine ben verschmitten Aniff, bunkel, b. h. unverftändlich zu schreiben; wobei die eigentliche Finesse ift, seinen Gallimathias so einzurichten, daß der Lefer glauben muß, es liege an ihm, wenn er benfelben nicht verfteht; mahrend ber Schreiber fehr mohl weiß, daß es an ihm felbst liegt, indem er eben nichts eigentlich Berftehbares, b. h. flar Gedachtes, mitzuteilen hat. Ohne diesen Runft= griff hatten die Berren Fichte und Schelling ihren Bfeudo: ruhm nicht auf die Beine bringen konnen. Aber bekannt= lich hat denselben Runftgriff keiner so dreift und in so hohem Grade ausgeübt, wie Segel. Hätte dieser gleich anfangs den absurden Grundgebanken seiner Afterphilosophie, nämlich diesen, den wahren und natürlichen Hergang der Sache gerade auf den Kopf zu stellen und demnach die Allgemeinbegriffe, welche wir aus der empirischen Unschauung abstrahieren, die mithin durch Wegdenken von Bestimmungen entstehn, folglich je allgemeiner besto leerer find, zum Erften, zum Urfprünglichen, zum mahrhaft Realen (zum Ding an fich, in Kantischer Sprache) zu machen, infolgebeffen die empirisch reale Welt allererft ihr Dafein habe, - hatte er, fage ich, diefes monftrofe borepov mporepov, ja diesen ganz eigentlich aberwitigen Ginfall, nebft bem Beisatz, daß solche Begriffe, ohne unser Zuthun, sich selber bächten und bewegten, gleich anfangs in flaren, verftand-lichen Worten beutlich bargelegt; so wurde jeder ihm ins Gesicht gelacht, ober die Achseln gezuckt und die Boffe feiner

Beachtung wert gehalten haben. Dann aber hätte selbst Feilheit und Niederträchtigkeit vergebens in die Posaune stoßen können, um der Welt das Absurdeste, welches sie je gesehn, als die höchste Weisheit aufzulügen und die deutsche Gelehrtenwelt, mit ihrer Urteilskraft, auf immer zu kompromittieren. Hingegen unter der Hülle des unverständlichen Gallimathias, da ging es, da machte der Aberwitz Glück:

Omnia enim stolidi magis admirantur amantque, Inversis quae sub verbis latitantia cernunt.

Lucr. I, 642.

Durch solche Beispiele ermutigt suchte seitdem fast jeder armseligste Stribler etwas darin, mit preciöser Dunkelheit zu schreiben, damit es aussähe, als vermöchten keine Worte seine hohen, oder tiesen Gedanken auszudrücken. Statt auf jede Weise bemüht zu sein, seinem Leser deutlich zu werden, scheint er ihm oft neckend zuzurusen: "Gelt, du kannst nicht raten was ich mir dabei denke!" Wenn nun jener, statt zu antworten: "Darum werd' ich mich den Teusel scheren," und das Buch wegzuwersen, sich vergeblich daran abmüht; so denkt er am Ende, es müsse doch etwas höchst Gescheites, nämlich sogar seine Fassungskraft Uebersteigendes sein, und nennt nun, mit hohen Augendrauen, seinen Autor einen tiessinnigen Denker. Sine Folge dieser ganzen saubern Wethode ist, unter andern, daß, wenn man in England etwas als sehr dunkel, ja, ganz unverständlich bezeichnen will, man sagt: "It is like german metaphysics;" ungefähr wie man in Frankreich sagt: "C'est clair comme la douteille à l'enere."

Es ift wohl überslüssig, hier zu erwähnen, doch kann es nicht zu oft gesagt werden, daß, im Gegenteil, gute Schriftsteller stets eifrig bemüht sind, ihren Leser zu nötigen, genau eben daß zu denken, was sie selbst gedacht haben: denn wer etwas Nechtes mitzuteilen hat, wird sehr darauf bedacht sein, daß es nicht verloren gehe. Deshalb beruht der gute Stil hauptsächlich darauf, daß man wirklich etwas zu sagen habe: bloß diese Kleinigkeit ist es, die den meisten Schriftstellern unster Tage abgeht und dadurch schuld ist an ihrem so schlechten Vortrage. Vesonders aber ist der generische Charakter der philosophischen Schriften Schriften dieses Jahrehunderts das Schreiben, ohne eigentlich etwas zu sagen zu

haben: er ift ihnen allen gemeinsam und kann daher auf gleiche Beife am Salat, wie am Segel, am Berbart, wie am Schleiermacher studiert werden. Da wird, nach homöo: pathischer Methode, das schwache Minimum eines Gebankens mit fünfzig Seiten Bortichwall biluiert und nun, mit grenzenlosem Butrauen zur mahrhaft deutschen Geduld bes Lefers, gang gelaffen, Seite nach Seite, fo fortgeträtscht. Bergebens hofft ber zu dieser Lekture verurteilte Kopf auf eigentliche, solide und substantielle Gedanken: er schmachtet, ja, er schmachtet nach irgend einem Gedanken, wie der Reisende in der arabischen Buste nach Waffer — und muß verschmachten. Nun nehme man bagegen irgend einen wirklichen Bhilofonhen zur Sand, gleichviel aus welcher Zeit, aus welchem Lande, sei es Plato ober Aristoteles, Cartesius oder Hume, Malebranche, oder Locke, Spinoza, oder Kant: immer begegnet man einem ichonen und gebankenreichen Geifte, ber Erkenntnis hat und Erkenntnis wirkt, besonders aber ftets redlich bemüht ist, sich mitzuteilen; daher er dem empfäng: lichen Leser, bei jeder Zeile, die Mühe des Lesens unmittel: bar vergilt. Was nun die Schreiberei unferer Philosophafter so überaus gedankenarm und dadurch marternd langweilig macht, ift zwar, im letten Grunde, die Armut ihres Geiftes, junächst aber Diefes, baß ihr Vortrag sich durchgängig in höchst abstratten, allgemeinen und überaus weiten Begriffen bewegt, baber auch meistens nur in unbestimmten, schwankenben, verblasenen Ausbruden einherschreitet. Bu diesem aerobatischen Gange find fie aber genötigt; weil fie fich huten muffen, die Erde zu berühren, als mo fie, auf das Reale, Bestimmte, Ginzelne und Klare stoßend, lauter gefährliche Klippen antreffen würden, an denen ihre Wortdreimaster Scheitern fonnten. Denn ftatt Sinne und Berftand fest und unverwandt zu richten auf die anschaulich vorliegende Welt, als auf das eigentlich und wahrhaft Gegebene, das Unverfälschte und an sich selbst dem Frrtum nicht Ausgesetzte, durch welches hindurch wir daher in das Wefen der Dinge ein= zudringen haben, - kennen sie nichts, als nur die höchsten Abstraktionen, wie Sein, Wefen, Werden, Absolutes, Unendliches, u. f. f., geben schon von diesen aus und bauen baraus Syfteme, beren Gehalt zulett auf bloße Worte hinausläuft, die also eigentlich nur Seifenblasen sind, eine Weile damit zu spielen, jedoch den Boden der Realität nicht berühren fönnen, ohne zu plagen.

Wenn, bei allen dem, der Nachteil, welchen die Unberufenen und Unbefähigten den Wiffenschaften bringen, bloß dieser wäre, daß sie darin nichts leisten; wie es in den schönen Künsten hiebei sein Bewenden hat; so könnte man sich darüber trösten und hinwegsetzen. Allein hier bringen sie positiven Schaden, zunächst daburch, daß sie, um das Schlechte in Ansehn zu erhalten, alle im natürlichen Bunde gegen das Gute stehn und aus allen Kräften bemüht sind, es nicht auffommen zu lassen. Denn darüber täusche man sich nicht, daß, zu allen Zeiten, auf dem ganzen Erdenrunde und in allen Verhältnissen, eine von der Natur selbst ans gezettelte Berichwörung aller mittelmäßigen, ichlechten und bummen Röpfe gegen Geift und Verstand existiert. Gegen biese sind sie sämtlich getreue und zahlreiche Bundes-genossen. Oder ist man etwan so treuherzig, zu glauben, daß sie vielmehr nur auf die Ueberlegenheit warten, um solche anzuerkennen, zu verehren und zu verkündigen, um banach sich selbst so recht zu nichts herabgesett zu sehn? -Gehorsamer Diener! Sondern: tantum quisque laudat, quantum se posse sperat imitari. "Stumper, und nichts als Stümper, foll es geben auf der Welt; damit wir auch etwas feien!" Dies ist ihre eigentliche Losung, und die Befähigten nicht auftommen zu laffen ein ihnen fo naturlicher Instinst, wie der der Kate ist, Mäuse zu fangen. Man erinnere sich auch hier der am Schlusse der vorherzgegangenen Abhandlung beigebrachten schönen Stelle Chamforts. Sei doch einmal das öffentliche Geheimnis aus-gesprochen; sei das Mondkalb ans Tageslicht gezogen; so feltsam auch es sich in bemselben ausnimmt: allezeit und überall, in allen Lagen und Berhältniffen, haßt Beschränft= überall, in allen Lagen und Verhaltnissen, haßt Seschantisheit und Dummheit nichts auf der Welt so inniglich und ingrimmiglich, wie den Verstand, den Geift, das Talent. Daß sie hierin sich stets treu bleibt, zeigt sie in allen Sphären, Angelegenheiten und Beziehungen des Lebens, indem sie überall jene zu unterdrücken, ja, auszureiten und zu vertilgen bemüht ist, um nur allein dazusein. Keine Für bertigen bemußt ist, um nur attern bazusent. Keine Güte, keine Milde kann sie mit der Neberlegenheit der Geisteskraft aussöhnen. So ist es, steht nicht zu ändern, wird auch immer so bleiben. Und welche furchtbare Majorität hat sie dabei auf ihrer Seite! Dies ist ein Haupt-hindernis der Fortschritte der Menschheit in jeder Urt. Wie nun aber fann es, unter folden Umftanben,

hergehn auf dem Gebiete, wo nicht einmal, wie in andern Wissensch, der gute Kopf, nebst Fleiß und Ausdauer, ausreicht, sondern ganz eigentümliche, sogar nur auf Kosten des persönlichen Glückes vorhandene Anlagen erfordert werden? Denn wahrlich, die uneigennüßigste Aufrichtigkeit des Strebens, der unwiderstehliche Drang nach Enträtselung des Daseins, der Ernst des Tiessungs, der in das Innerste der Wesen einzudringen sich anstrengt, und die echte Begeisterung für die Wahrheit, — dies sind die ersten und unerläßlichen Bedingungen zu dem Wagestücke, von neuem hinzutreten vor die uralte Sphinz, mit einem abermaligen Versuch, ihr ewiges Kätsel zu lösen, auf die Gesahr, hinabzustürzen, zu so vielen Vorangegangenen, in den finstern Abarund der

Bergeffenheit.

Ein fernerer Nachteil, ben, in allen Wiffenfchaften, bas Treiben der Unberufenen bringt, ift, daß es den Tempel bes Brrtums aufbaut, an beffen nachheriger Niederreißung aute Röpfe und redliche Gemüter bisweilen ihre Lebenszeit hindurch sich abzuarbeiten haben. Und nun gar in ber Philosophie, im allgemeinsten, wichtigsten und schwierigsten Wissen! Will man hiezu spezielle Belege, so bringe man sich das scheußliche Beispiel der Hegelei vor Augen, jener frechen Afterweisheit, welche, an die Stelle des eigenen, besonnenen und redlichen Denkens und Forschens, als philosophische Methode die dialeftische Selbstbewegung der Begriffe fette, also ein objektives Gebankenautomaton, welches frei in der Luft, oder im Empyreum, feine Gambolen auf eigene Sand mache, beren Spuren, Fährten, oder Ichnolithen die Begelfchen und Segelianischen Sfripturen wären, welche doch vielmehr nur etwas unter fehr flachen und dictschaligen Stirnen Ausgehecktes und, weit entfernt ein absolut Objeftives zu fein, etwas höchft Gubjeftives, noch bazu von fehr mittelmäßigen Subjeften Erbachtes find. Danach aber betrachte man die Sohe und Dauer diefes Babelbaues und erwäge ben unberechenbaren Schaben, den eine folche, burch äußere, fremdartige Mittel ber studierenden Jugend auf: gezwungene, absolute Unfinnsphilosophie dem an ihr herangewachsenen Geschlechte und badurch bem ganzen Zeitalter hat bringen muffen. Sind nicht ungahlige Ropfe ber gegen: wärtigen Gelehrtengeneration badurch von Grund aus verschroben und verdorben? Steden sie nicht voll forrupter Unsichten und laffen, wo man Gedanken erwartet, boble

Phrafen, nichtsfagendes Wifchimaschi, ekelhaften Segeljargon vernehmen? Ist ihnen nicht die ganze Lebensansicht verrückt und die platteste, philisterhafteste, ja, niedrigste Gesinnung an die Stelle der edlen und hohen Gedanken, welche noch ihre nächsten Borfahren beseelten, getreten? Mit einem Borte, steht nicht die am Brütofen ber Hegelei heran: gereifte Jugend da, als am Geiste kastrierte Männer, un-fähig zu denken und voll der lächerlichsten Präsumtion? wahrlich, am Geiste so beschaffen, wie am Leide gewisse Thronerben, welche man weiland durch Ausschweisungen, oder Pharmaka, zur Regierung, oder doch zur Fortführung ihres Stammes, unfähig zu machen suchte; geistig entnervt, des regelrechten Gebrauchs ihrer Vernunft beraubt, ein Gegenstand bes Mitleids, ein bleibendes Thema der Bater: thränen. - Nun aber höre man noch von ber andern Seite, welche anftößigen Urteile über die Philosophie selbst und welche austößigen Urteile über die Philosophie selbst und überhaupt, welche ungegründete Vorwürse gegen sie laut werden. Bei näherer Untersuchung sindet sich dann, daß diese Schmäher unter Philosophie eben nichts anderes, als das geistlose und absichtsvolle Gewäsche jenes elenden Charlatans, und das Scho desselben in den hohlen Köpfen seiner abgeschmackten Verehrer verstehn: Das meinen sie wirklich, sei Philosophie! Sie kennen eben keine andere. Freilich ist beinahe die ganze jüngere Zeitgenossenschaft von der Franzosenkrankheit, infiziert worden: und wie dieses Uebel alle Säste vergistet, so hat iene alle ihre Geisteskröfte nerdarben. dasse die ihre Geisteskröfte nerdarben. dasse die ihre jene alle ihre Geistesfräfte verdorben; daher die jungeren Gelehrten heutzutage meistens feines gesunden Gedankens, auch keines natürlichen Ausbrucks mehr fähig sind. In ihren Köpfen ist nicht bloß kein einziger richtiger, sondern auch nicht einmal ein einziger deutlicher und bestimmter Begriff von irgend etwas vorhanden; der wüste, leere Wortfram hat ihre Denkfraft aufgelöft und verschwemmt. Dazu fommt noch, daß das llebel der Hegelei nicht minder schwer auszutreiben ift, als die soeben damit verglichene Krankheit, wenn es einmal recht eingebrungen ist in succum et san-guinem. Hingegen es in die Welt zu setzen und zu verbreiten war ziemlich leicht; ba ja bie Ginfichten balb genug aus bem Felbe gefchlagen find, wenn man Abfichten gegen fie auf: marschieren läßt, d. h. zur Verbreitung von Meinungen und Feststellung von Urteilen sich materieller Mittel und Wege bedient. Die arglose Jugend geht auf die Universität voll

findlichen Bertrauens und blickt mit Ehrfurcht auf die angeblichen Inhaber alles Wiffens, und nun gar auf ben präsumtiven Ergründer unsers Daseins, auf den Mann, bessen Ruhm sie von tausend Zungen enthusiastisch verfündigen hört und auf deffen Lehrvortrag fie bejahrte Staatsmanner laufchen fieht. Sie geht alfo bin, bereit zu lernen, zu glauben und zu verehren. Wenn ihr nun da, unter bem Namen der Philosophie, ein völlig auf den Kopf gestellter Gedankenwuft, eine Lehre von der Identität des Seins und bes Nichts, eine Zusammenstellung von Worten, dabei dem gefunden Ropfe alles Denken ausgeht, ein Wifchimafchi, bas ans Tollhaus erinnert, dargereicht wird, dazu noch ausstaffiert mit Zügen fraffer Janoranz und kolossalen Unverftandes, wie ich folche bem Begel aus feinem Studenten= fompendio unwidersprechlich und unwidersprochen nachgewiesen habe, in der Borrede zu meiner Ethik, um nämlich daselbit ber bänischen Akademie, dieser glücklich inkolierten Lobrednerin ber Pfuicher und Schutzmatrone philosophischer Charlatane, ihren Summus philosophus so recht unter die Nase zu reiben; - nun, da wird die arge und urteilslose Jugend auch foldes Zeug verehren, wird eben benten, in foldem Abrafadabra muffe ja wohl die Philosophie bestehn, und wird davongehn mit einem gelähmten Ropf, in welchem fortan bloße Worte für Gedanken gelten, mithin auf immer unfähig, wirkliche Gedanken hervorzubringen, also kastriert am Geifte. Daraus erwächst benn fo eine Generation impotenter, verschrobener, aber überaus anspruchsvoller Röpfe, strotend von Absichten, blutarm an Ginsichten, wie wir sie jett vor uns haben. Das ift die Beistesgeschichte Taufender, beren Jugend und schönste Kraft durch jene Afterweisheit verpestet worden ift; während auch fie hatten der Wohlthat teilhaft werden sollen, welche die Natur, als ihr ein Kopf wie Rant gelang, vielen Generationen bereitete. - Mit der wirklichen, von freien Leuten, bloß ihrer felbst wegen getriebenen und feine andere Stute als bie ihrer Argumente habenden Philosophie, hätte bergleichen Migbrauch nie getrieben werden fonnen; fondern nur mit der Universitäts: philosophie, als welche schon von Saufe aus ein Staats: mittel ift, weshalb wir denn auch fehn, daß, zu allen Zeiten, der Staat sich in die philosophischen Streitigkeiten der Universitäten gemischt und Partei ergriffen hat, mochte es sich um Realisten und Nominalisten, ober Aristoteliker und

Ramisten, oder Cartesianer und Aristoteliser, um Christian Wolf, oder Kant, oder Fichte, oder Hegel, oder was soust

handeln.

Ru den Nachteilen, welche die Universitätsphilosophie ber wirklichen und ernstlich gemeinten gebracht hat, gehört gang befonders das foeben berührte Berdrängtwerden ber Rantischen Philosophie durch die Windbeuteleien der drei ausposaunten Sophisten. Rämlich erst Fichte und bann Schelling, die beide doch nicht ohne Talent maren. endlich aber gar ber plumpe und ekelhafte Charlatan Segel, diefer perniciose Mensch, der einer ganzen Generation die Röpfe pollig besorganisiert und verdorben hat, wurden ausgeschrieen als die Männer, welche Rants Philosophie weiter geführt hätten, darüber hinausgelangt wären, und fo, eigentlich auf feinen Nacken tretend, eine zugleich höhere Stufe der Erfenntnis und Cinsicht erreicht hatten, von welcher aus fie nun fast mitleidig auf Kants muhfelige Borarbeit zu ihrer Herrlichfeit herabsähen: fie also waren erst die eigentlich großen Philosophen. Bas Bunder, daß die jungen Leute, - ohne eigenes Urteil und ohne jenes, oft jo heilsame Mißtrauen gegen die Lehrer, welche nur der erceptionelle, b. h. mit Urteilsfraft und folglich auch mit dem Gefühl berselben, ausgestattete Kopf schon auf die Universität mitbringt, - eben glaubten, mas fie vernahmen, und folalich vermeinten, sich mit ben schwerfälligen Borarbeiten zu ber neuen hohen Weisheit, alfo mit dem alten, fteifen Rant, nicht lange aufhalten zu burfen; sondern mit raschen Schritten bem neuen Weisheitstempel zueilten, in welchem demgemäß, unter dem Lobgesang stultisigierter Adepten, jett jene drei Windbeutel successiv auf dem Altar geseffen haben. Nun ift aber leider von diesen drei Göten der Universitätsphilo: fophie nichts zu lernen: ihre Schriften find Zeitverderb, ja, Ropfperberb, am meisten freilich die Begelschen. Die Folge biefes Ganges der Dinge ift gewesen, daß allmählich biefe eigentlichen Renner der Rantischen Philosophie ausgestorben find, also zur Schande des Zeitalters, diese wichtigste aller je aufgestellten philosophischen Lehren ihr Dafein nicht als ein lebendiges, in den Röpfen sich erhaltendes, hat fortseten fönnen; sondern nur noch im toten Buchstaben, in ben Werfen ihres Urhebers, vorhanden ift, um auf ein weiseres, oder vielmehr nicht bethörtes und innstifiziertes Geschlecht zu warten. Demgemäß wird man faum noch bei einigen

wenigen, älteren Gelehrten ein gründliches Berständnis ber Rantischen Philosophie finden. Singegen haben die philosophischen Schriftsteller unserer Tage die ftandalöseste Unkenntnis derselben an den Tag gelegt, welche am anstößigsten in ihren Darstellungen dieser Lehre erscheint, aber auch sonst, sobald sie auf die Kantische Philosophie zu sprechen fommen und etwas bavon zu miffen affektieren, beutlich hervortritt: da wird man denn entruftet, zu sehn, daß Leute, die von der Philosophie leben, die wichtigste Lehre, welche seit zweitausend Sahren aufgestellt worden und mit ihnen fast gleichzeitig ist, nicht eigentlich und wirklich kennen. Ja, es geht so weit, daß sie die Titel Kantischer Schriften falsch citieren, auch gelegentlich Ranten das gerade Gegenteil von dem sagen lassen, was er gesagt hat, seine Termini technici bis zur Sinnlosiafeit verstümmeln und ohne alle Ahndung des von ihm damit Bezeichneten gebrauchen. Denn freilich, mittelst eines flüchtigen Durchblätterns ber Kantischen Werke, wie es folden Bielfcreibern und philosophischen Geschäfts: leuten, welche zudem vermeinen, das alles längst "hinter sich" zu haben, allein zusteht, die Lehre jenes tiefen Geiftes tennen zu lernen, geht nicht an, ja, ist ein lächerliches Bermessen; sagte boch Reinhold, Kants erster Apostel, daß er erft nach fünfmaligem, angestrengtem Durchstudieren ber Rritif der reinen Vernunft in den eigentlichen Sinn derselben eingebrungen wäre. Aus den Darstellungen, die solche Leute liefern, vermeint dann wieder ein bequemes und nafegeführtes Bublifum in fürzester Zeit und ohne alle Mühe Kants Philosophie sich aneignen zu können! Dies aber ist durchaus unmöglich. Nie wird man ohne eigenes, eifriges und oft wiederholtes Studium der Rantischen Sauvtwerke auch nur einen Beariff von dieser wichtigsten aller je bagewesenen philosophischen Erscheinungen erhalten. Denn Rant ift vielleicht ber originellfte Ropf, ben jemals die Natur hervorgebracht hat. Mit ihm und in seiner Weise zu denken, ist etwas, das mit gar nichts anberm irgend verglichen werden fann: benn er befaß einen Grad von flarer, gang eigentümlicher Besonnenheit, wie folche niemals irgend einem andern Sterblichen zu teil geworden ift. Man gelangt zum Mitgenuß derfelben, wenn man, durch fleißiges und ernstliches Studium eingeweiht, es dahin bringt, daß man, beim Lesen der eigentlich tiefsinnigen Rapitel der Kritik der reinen Bernunft, der Sache

sich ganz hingebend, nunmehr wirklich mit Kants Kopfe benkt, wodurch man hoch über sich selbst hinausgehoben wird. So z. B., wenn man einmal wieder die "Grundsätze des reinen Verstandes" durchnimmt, zumal die "Analogien der Erfahrung" betrachtet und nun in den tiefen Gedanken der synthetischen Sinheit der Apperception eindringt. Man fühlt sich alsdann dem ganzen traumartigen Dasein, in welches wir versenkt find, auf wundersame Weise, entrudt und entfremdet, indem man die Urelemente desfelben jedes für sich in die Hand erhält und nun sieht, wie Zeit, Raum, Kaufalität, burch die synthetische Ginheit der Apperception aller Erscheinungen verknüpft, diefen erfahrungsmäßigen Kompler bes Ganzen und feinen Berlauf möglich machen, worin unsere, durch den Intellekt so sehr bedingte Welt besteht, die eben deshalb bloße Erscheinung ist. Die synthetische Ginheit der Apperception ift nämlich berjenige Zusammenhang der Welt als eines Ganzen, welcher auf den Gesetzen unsers Intellekts beruht und daher unverbrüchtlich ist. In der Darstellung derselben weist Kant die Urgrundgesetze der Welt nach, da, wo sie mit denen unsers Intellekts in eins zusammenlaufen, und hält sie uns, auf einen Faden gereiht, vor. Diese Betrachtungsweise, welche Kanten ausschließlich eigen ift, läßt sich beschreiben als der entfremdeteste Blick, der jemals auf die Welt geworfen worben, und als der höchste Grad von Objektivität. Ihr zu folgen gewährt einen geistigen Genuß, bem vielleicht fein anderer gleichkommt. Denn er ist höherer Art, als ber, den Poeten gewähren, welche freilich jedem zugänglich sind, während dem hier geschilderten Genuffe Muhe und Un-strengung vorhergegangen fein muffen. Was aber miffen von demfelben unfere heutigen Professionsphilosophen? Wahrhaftig nichts. Kürzlich las ich eine psychologische Diatribe von einem berfelben, in ber viel von Kants "synthetischer Apperception" (sic) die Rede ist: benn Kants Runftaus: drude gebrauchen sie gar zu gern, wenn auch nur, wie hier, halb aufgeschnappt und dadurch sinnlos geworden. Dieser nun meinte, darunter wäre wohl die angestrengte Aufmertfamkeit zu verstehn! Diese nämlich, nebst ähnlichen Sächelchen. machen so die Favoritthemata ihrer Kinderschulenphilosophie aus. In der That haben die Herren gar feine Zeit, noch Luft, noch Trieb den Kant zu studieren: - er ift ihnen so gleichgültig wie ich es bin. Für ihren verfeinerten Geschmack gehören ganz andere Lente. Nämlich was der scharfstinnige Herbart und der große Schleiermacher, oder gar "Hegel selbst" gesagt hat, — das ist Stoff für ihre Meditation und ihnen angemessen. Zudem sehn sie herzlich gern den "Alleszermalmer Kant" in Vergessenheit geraten, und beeilen sich, ihn zur toten, historischen Erscheinung zu machen, zur Leiche, zur Mumie, der sie dann ohne Furcht ins Angesicht sehn können. Denn er hat im allergrößten Ernst dem jüdischen Theismus in der Philosophic ein Ende gemacht; — welches sie gern vertuschen, verhehlen und ignorieren; weil sie ohne denselben nicht leben, — ich meine

nicht effen und trinken, - fonnen.

Nach einem solchen Rückschritt vom größten Fortschritt, den jemals die Philosophie gemacht, darf es uns nicht wunbern, daß das angebliche Philosophieren diefer Zeit einem völlig unkritischen Verfahren, einer unglaublichen, sich unter hochtrabenden Ehrasen versteckenden Robeit und einem naturalistischen Tappen, viel ärger, als es je vor Kant gewesen, anheimgefallen ift. Da wird denn 3. B. mit der Unversichämtheit, welche rohe Unwissenheit verleiht, überall und ohne Umftände von der moralischen Freiheit, als einer ausgemachten, ja, unmittelbar gemiffen Sache, besgleichen von Gottes Dasein und Wesen, als sich von selbst versstehenden Dingen, wie auch von der "Seele" als einer allbekannten Verson gerebet; ja sogar der Ausdruck "angeborene Joeen", der seit Lockes Zeit sich hatte verkriechen müssen, wagt sich wieder hervor. Hieher gehört auch die plumpe Unverschämtheit, mit der die Hegelianer, in allen ihren Schriften, ohne Umftande und Ginführung, ein langes und breites über ben fogenannten "Geift" reben, fich barauf verlassend, daß man durch ihren Gallimathias viel zu sehr verblüfft sei, als daß, wie es recht wäre, einer dem Herrn Prosessor zu Leibe ginge mit der Frage: "Geist? wer ist benn ber Bursche? und woher kennt ihr ihn? ist er nicht etwan bloß eine beliebige und bequeme Sypoftase, die ihr nicht einmal definiert, geschweige deduziert, oder beweift? Glaubt ihr ein Publikum von alten Weibern vor euch zu haben?" - Das mare die geeignete Sprache gegen einen folden Philosophaster.

Alls einen belustigenden Charakterzug des Philosophierens dieser Gewerdsleute, habe ich schon oben, bei Gelegenheit der "synthetischen Apperception", gezeigt, daß, obwohl sie

Kants Philosophie, als ihnen sehr unbequem, zubem viel zu ernsthaft, nicht gebrauchen, auch folde nicht mehr recht verstehen können, sie bennoch gern, um ihrem Geschwätze einen wissenschaftlichen Unstruck zu geben, mit Ausbrücken aus berfelben um sich werfen, ungefähr wie die Kinder mit des Bapas hut, Stock und Degen spielen. So machen es 3. B. die Hegelianer mit dem Worte "Kategorien", womit sie eben allerlei weite allgemeine Begriffe bezeichnen; unbefümmert um Aristoteles und Kant, in glücklicher Unschuld. Ferner ist in der Kantischen Philosophie stark die Rede vom immanenten und transcendenten Gebrauch, nebst Bultiafeit, unfrer Erkenntniffe: auf bergleichen gefährliche Unterscheibungen sich einzulaffen, mare freilich für unfere Spaßphilosophen nicht geraten. Aber die Ausdrücke hätten sie doch gar zu gern; weil sie so gelehrt klingen. Da bringen fie diese benn so an, daß, weil ja doch ihre Philosophie zum hauptgegenstande immer nur den lieben Gott hat, welcher daher auch als ein guter alter Bekannter, ber keiner Einführung bedarf, darin auftritt, sie nun disputieren, ob er in der Welt drinnen stecke, oder aber draußen bleibe, d. h. also in einem Raume, wo keine Welt ist, sich aufhalte: im erften Falle nun titulieren fie ihn immanent, und im andern transcendent, thun dabei natürlich höchst ernsthaft und gelehrt, reden Begelfargon bazu, und es ift ein allerliebster Spaß, - ber nur uns alteren Leuten an ben Rupferstich in Falks satirischem Almanach erinnert, welcher Kanten darftellt, im Luftballon gen Simmel fahrend und seine fämtlichen Garberobestücke, nebst hut und Berücke, herabwerfend auf die Erbe, wofelbft Uffen fie auflefen und sich bamit schmücken.

Daß nun aber das Verdrängtwerden der ernsten, tiefssinnigen und redlichen Philosophie Kants, durch die Windbeuteleien bloßer, von persönlichen Zweden geleiteter Sophisten, den nachteiligsten Sinfluß auf die Vildung des Zeitsalters gehabt habe, ist nicht zu bezweiseln. Zumal ist die Anpreisung eines so völlig wertlosen, ja, durchaus verderblichen Kopfes, wie Hegel, als des ersten Philosophen dieser und jeder Zeit, zwerlässig die Ursache der ganzen Degradation der Philosophie und, insolge davon, des Versalls der böhern Litteratur überhaupt, während der Letten dreißig Jahre gewesen. Wehe der Zeit, wo, in der Philosophie, Frechheit und Unsum Einsicht und Verstand verdrängt haben!

Denn die Früchte nehmen ben Geschmad des Bobens an, auf welchem fie gewachsen find. Bas laut, öffentlich, all= seitig angepriesen wird, das wird gelesen, ist also die Geistes-nahrung des sich ausbilbenden Geschlechts: diese aber hat auf dessen Säfte und nachher auf dessen Erzeugnisse den entschiedensten Einfluß. Daher bestimmt die herrschende Philosophie einer Zeit ihren Geift. Herrscht nun also die Philosophie des absoluten Unfinns, gelten aus der Luft gegriffene und unter Tollhäuslergeschwätz vorgebrachte Abfurbibaten für große Gedanken, — nun da entsteht, nach folder Aussaat, das faubere Geschlecht, ohne Geift, ohne Bahrheitsliebe, ohne Redlichkeit, ohne Geschmack, ohne Aufschwung zu irgend etwas Edlem, zu irgend etwas über die materiellen Intereffen, zu benen auch die politischen gehören, Hinausliegendem, — wie wir es da vor uns sehn. Hieraus ist es zu erklären, wie auf das Zeitalter, da Kant philossophierte, Goethe dichtete, Mozart komponierte, das jetige hat folgen können, das der politischen Dichter, der noch politischeren Philosophen, der hungrigen, vom Lug und Trug der Litteratur ihr Leben friftenden Litteraten und ber die Sprache mutwillig verhunzenden Tintenkleckfer jeder Art. -Es nennt sid, mit einem feiner felbstgemachten Borte, fo charafteriftisch, wie euphonisch, die "Jestzeit": jawohl Jest= zeit, b. h. ba man nur an bas Jett denkt und feinen Blid auf die kommende und richtende Zeit zu werfen wagt. Ich wünsche, ich fonnte biefer "Jettzeit" in einem Bauberfpiegel zeigen, wie sie in den Augen der Nachwelt sich ausnehmen wird. Sie nennt ingwischen jene foeben belobte Bergangen= heit die "Bopfzeit". Aber an jenen Bopfen fagen Ropfe; jett hingegen icheint mit bem Stengel auch die Frucht verschwunden zu fein.

Die Anhänger Hegels haben bennach ganz recht, wenn sie behaupten, daß der Einfluß ihres Meisters auf seine Zeitgenossen unermeßlich gewesen sei. Sine ganze Gelehrtengeneration am Geiste völlig paralysiert, zu allem Denken unfähig gemacht, ja, so weit gebracht zu haben, daß sie nicht mehr weiß, was Denken sei, sondern das mutwilligste und zugleich abgeschmackteste Spielen mit Worten und Bezriffen, oder das gedankenloseste Salbadern über die herzgebrachten Themata der Philosophie, mit aus der Luft gegerissenen Behauptungen, oder völlig sinnleeren, oder gar aus Widersprüchen bestehenden Sähen für philosophisches

Denken hält, - bas ift der gerühmte Ginfluß des Segels gewesen. Man vergleiche nur einmal die Lehrbücher der Hegelianer, wie sie noch heutzutage zu erscheinen sich ers breisten, mit benen einer geringgeschätzten, besonders aber von ihnen und allen Nachkantischen Philosophen mit unend: licher Berachtung angesehenen Zeit, der sogenannten eflettischen Periode, dicht vor Kant; und man wird finden, daß die letteren zu jenen sich immer noch verhalten wie Gold, nicht zu Rupfer, sondern zu Mift. Denn in jenen Buchern von Feder, Plattner u. a. m. findet man doch immer noch einen reichen Vorrat wirklicher und zum Teil mahrer, felbst wertvoller Gedanken und treffender Bemerkungen, ein redliches Bentilieren philosophischer Brobleme, eine Unregung zum eigenen Nachdenken, eine Anleitung zum Philosophieren, zumal aber burchweg ein ehrliches Verfahren. In so einem Produkte der Hegelschen Schule hingegen sucht man vergeblich nach irgend einem wirklichen Gedanken, es enthält keinen einzigen, — nach irgend einer Spur ernst: lichen und aufrichtigen Nachbenkens, - bas ift ber Sache fremb: nichts findet man, als verwegene Zusammenstellungen von Worten, die einen Sinn, ja, einen tiefen Sinn zu haben scheinen sollen, aber bei einiger Prüfung sich entlarven als ganz hohle, völlig finn- und gedankenleere Floskeln und Wortgehäuse, mit denen der Schreiber seinen Lefer feineswegs zu belehren, sondern bloß zu täuschen sucht, damit diefer glaube, einen Denter vor sich zu haben, mahrend es ein Mensch ist, der gar nicht weiß, was denken ist, ein Sünder ohne alle Ginficht und noch bazu ohne Renntniffe. Dies ift die Folge davon, daß, während andere Sophisten, Charlatane und Obsturanten boch nur die Erkenntnis verfälschten und verdarben, Hegel sogar das Organ der Erfenntnis, den Verstand selbst verdorben hat. Indem er nämlich die Berleiteten nötigte, einen aus dem gröbften Unfinn bestehenden Gallimathias, ein Gewebe aus contradictionibus in adjecto, ein Gemasche wie aus dem Tollhause, als Vernunfterkenntnis in ihren Kopf hineinzuzwängen, wurde das Gehirn der armen jungen Leute, die fo etwas mit gläubiger Hingebung lasen und als die höchste Beisheit sich anzueignen suchten, so aus den Jugen gerenkt, daß es zum wirklichen Denken auf immer unfähig geblieben ift. Demzufolge sieht man sie noch bis auf den heutigen Tag herumgehn, im efelhaften Segeljargon reben, ben Meifter

preisen und gang ernstlich vermeinen, Gate, wie "Die Natur ift die Ibee in ihrem Anderssein" sagten etwas. Junges frisches Gehirn auf solche Art zu besorganisieren ist mahr: lich eine Gunde, die weder Verzeihung noch Schonung ver-Dient. Dies also ist ber gerühmte Ginfluß Begels auf feine Beitgenossen gewesen und leider hat er wirklich sich weit erstreckt und verbreitet. Denn die Folge war auch hier ber Urfache angemeffen. - Wie nämlich bas Schlimmfte, was einem Staate widerfahren fann, ift, daß die verworfenfte Rlaffe, ber Hefen der Gefellschaft ans Ruber kommt; fo kann der Philosophie und allem von ihr Abhängigen, also bem gangen Wiffen und Geiftesleben ber Menschheit, nichts Schlimmeres begegnen, als daß ein Alltagstopf, der fich bloß einerseits durch seine Obsequiosität, und andrerseits burch seine Frechheit im Unfinnschreiben auszeichnet, mithin jo ein Begel, als das größte Genie und als ber Mann, in welchem die Philosophie ihr lang verfolgtes Ziel endlich und für immer erreicht hat, mit größtem, ja beispiellosem Nachdruck proflamiert wird. Denn die Folge eines folchen Hochverrats am Gbelften ber Menschheit ift nachher ein Bustand, wie jett der philosophische, und dadurch der littera-rische überhaupt, in Deutschland: Unwissenheit mit Unverschämtheit verbrübert an der Spite, Kamaraderie an der Stelle ber Berdienfte, völlige Berworrenheit aller Grund: begriffe, gangliche Desorientation und Desorganisation ber Philosophie, Plattföpfe als Reformatoren ber Religion, freches Auftreten des Materialismus und Bestialismus, Unfenntnis ber alten Sprachen und Berhungen ber eigenen durch hirnlose Wortbeschneiderei und niederträchtige Buchstabengählerei, nach selbsteigenem Ermeffen der Ignoranten und Dummköpfe, u. s. f. u. s. f. — seht nur um euch! Sogar als äußerliches Symptom der überhandnehmenden Robeit erblickt ihr den konftanten Begleiter derfelben, ben langen Bart, Diefes Gefchlechtsabzeichen, mitten im Ge= ficht, welches besagt, daß man die Maskulinität, die man mit den Tieren gemein hat, der humanität vorzieht, indem man vor allem ein Mann, mas, und erft nächstdem ein Mensch sein will. Das Abscheren ber Barte, in allen hochgebildeten Zeitaltern und Ländern, ift aus dem richtigen Gefühl des Gegenteils entstanden, vermöge beffen man vor allem ein Mensch, gewiffermaßen ein Mensch in abstracto. mit Sintansetzung bes tierischen Geschlechtsunterschiedes, fein

möchte. Hingegen hat die Bartlänge stets mit der Barbarei, an die schon ihr Name erinnert, gleichen Schritt gehalten. Daher florierten die Bärte im Mittelalter, diesem Millennium der Roheit und Unwissenheit, dessen Tracht und Bauart nachzuahmen unsre edelen Jehtzeitler bemüht sind\*). — Die fernere und sekundäre Folge des in Rede stehenden Verrates an der Philosophie kann denn auch nicht ausbleiben: sie ist Verachtung der Nation bei den Nachdarn, und des Zeitalters bei der Nachwelt. Denn wie man's

treibt, so geht's, und da wird nichts geschenft.

Oben habe ich von dem mächtigen Einfluß der Geistes-nahrung auf das Zeitalter geredet. Dieser nun beruht darauf, daß sie sowohl den Stoff wie die Form des Denkens bestimmt. Daher kommt gar viel barauf an, mas gelobt und demnach gelesen wird. Denn das Denken mit einem wahrhaft großen Geifte stärft ben eigenen, erteilt ihm eine regelrechte Bewegung, verfett ihn in ben richtigen Schwung: es wirft analog der Hand bes Schreibmeisters, welche die des Kindes führt. Singegen das Denken mit Leuten, die es eigentlich auf blogen Schein, mithin auf Täuschung bes Lefers abgesehn haben, wie Fichte, Schelling und Begel, perdirbt den Ropf in eben dem Maße; nicht weniger das Denken mit Querköpfen, oder mit folden, die fich ihren Berftand verfehrt angezogen haben, von denen Berbart ein Beispiel ift. Ueberhaupt ift bas Lesen ber Schriften felbst auch nur gewöhnlicher Röpfe, in Fachern, wo es fich nicht um Thatsachen, oder deren Ermittelung, handelt, sondern bloß eigene Gedanken den Stoff ausmachen, eine heillose Berichwendung der eigenen Zeit und Kraft. Denn was

<sup>\*)</sup> Der Bart, sagt man, sei dem Menschen natürlich: allerdings, und darum ist er dem Menschen im Naturzustande ganz angemessen; ebenso aber dem Menschen im zivilssierten Zustande die Rajur; indem sie anzeigt, daß bier die tierische rose Gewalt, deren sedem sogleich sichstares Abzeichen zener dem männtlichen Geschlicht eigentümliche Auswuchs ist, dem Geset, der Ordnung und Gesittung hat weichen

Der Bart vergrößert den ticrijden Teil des Gesichts und hebt ihn hervor: dadurch gibt er ihm das Jo aufsallend druckel Anseln: man betrachte nur jo einen Bartmenschen im Profil, während er ist! — Für eine Zierde möchten sie dem Bart ausgeben. Diese Zierde war man seit zweihundert Jahren nur an Juden, Kolaten, Kahyajinern, Gesangenen und Straßenräubern zu sehn gewohnt. — Die Ferocität und Atrocität, welche der Bart der Phyliognomie verleicht, beruht darauf, daß eine respetitiv ledlose Masse die Holge die Halles Behaarlsein tierlisch, die Rajur sit das Moralische ausdrückener Juiliziarion. Die Polizei sit überdies sichon deshald bestagt, die Bärte zu verdieten, weil sie halbe Masken sind, unter denen es schwer ist, seinen Mann wieder zu erkennen; daher sie jeden Unsug begünstigen.

dergleichen Leute denken, kann jeder andere auch denken: daß sie sich zum Denken formlich zurechtgesetzt und es darauf angelegt haben, beffert die Sache durchaus nicht: ba es ihre Rräfte nicht erhöht und man meiftens bann am weniaften bentt, wenn man formlich fich bagu gurecht gefett hat. Dagu fommt noch, daß ihr Intelleft feiner natürlichen Beftimmung, im Dienste bes Willens zu arbeiten, getreu bleibt; wie bies eben normal ift. Darum aber liegt ihrem Treiben und Denken stets eine Ubficht zum Grunde: fie haben alle-zeit Zwede und erfennen nur in Bezug auf biese, mithin nur das, was diesen entspricht. Die willensfreie Aftivität des Intellefts, welche die Bedingung der reinen Objeftivität und dadurch aller großer Leistungen ist, bleibt ihnen ewig fremd, ift ihrem Bergen eine Fabel. Für fie haben nur Zwede Interesse, nur Zwede Realität: benn in ihnen bleibt das Wollen vorwaltend. Daher ift es doppelt thöricht, an ihren Broduftionen seine Zeit zu verschwenden. Allein mas bas Publifum nie erfennt und begreift, weil es gute Grunde hat, es nicht erkennen zu wollen, ist die Aristofratie ber Natur. Daher legt es sobald die Seltenen und Benigen, welchen, im Laufe ber Jahrhunderte, die Natur den hohen Beruf des Nachdenkens über sie, oder auch der Darftellung des Geiftes ihrer Werfe, erteilt hatte, aus den Sanden, um fich mit den Broduftionen des neuesten Stumpers befannt zu machen. Ift einmal ein Geros dagewefen; fo stellt es bald einen Schächer baneben, - als ungefähr auch so einen. Sat einmal die Natur in gunftigster Laune das seltenfte ihrer Erzeugnisse, einen wirklich über das gewöhnliche Maß hinaus begabten Geift, aus ihren Sänden hervorgehn laffen, hat das Schickfal, in milber Stimmung, seine Ausbildung gestattet, ja, haben seine Werke endlich "den Widerstand der ftumpfen Welt besiegt" und find als Muster anerkannt und anempfohlen, — da dauert es nicht lange, fo fommen die Leute mit einem Erdenfloß ihres Gelichters herangeschleppt, um ihn daneben auf den Altar zu stellen; eben weil sie nicht begreifen, nicht ahnden, wie aristofratisch die Matur ist: sie ist es fo fehr, daß auf 300 Millionen ihrer Fabritware noch nicht ein wahrhaft großer Beift fommt; daher man alsbann biefen grundlich kennen lernen, seine Werke als eine Urt Offenbarung betrachten, sie unermüdlich lesen und diurna nocturnaque manu abnutien, dagegen aber fämtliche Alltagstöpfe liegen

lassen soll, als das, was sie find, nämlich als etwas so Gemeines und Alltägliches, wie die Fliegen an der Wand.

In der Philosophie ist der oben geschilderte Bergang auf das troftloseste eingetreten: neben Rant wird durch gängig und überall, nämlich als eben noch so einer, Fichte genannt: "Kant und Fichte" ist zur stehenden Phrase geworden. "Seht, wie wir Aepfel schwimmen!" sagte ber - - . Gleiche Ehre widerfährt bem Schelling, ja, - proh pudor! - sogar dem Unfinnsschmierer und Ropfverderber Begel! Der Gipfel dieses Barnaffus murde nämlich immer breiter getreten. - "Sabt ihr Augen? habt ihr Augen?" möchte man, wie Hamlet seiner nichtswürdigen Mutter, einem folden Bubliko zurufen. Ach, fie haben feine! es find ja noch immer dieselben, welche überall und jederzeit das echte Berdienst haben verfümmern laffen, um ihre Suldigung Nachäffern und Manieristen, in jeder Gattung, barzubringen. Go mähnen fie benn auch, Philosophie zu studieren, wenn sie die allmessentlichen Ausgeburten von Röpfen lesen, in deren dumpfem Bewußtsein fogar die bloßen Probleme der Philosophie so wenig anklingen, wie die Gloce im luftleeren Recipienten; ja, von Köpfen, welche, streng genommen, von der Natur zu nichts anderem gemacht und ausgerüftet wurden, als, eben wie die übrigen, ein ehrliches Gewerbe in der Stille zu treiben, ober das Feld zu bauen, und die Vermehrung des Menschengeschlechts zu besorgen, jedoch vermeinen, von Amts und Pflicht wegen, "schellenlaute Thoren" fein zu muffen. Ihr beftandiges Dareinreben und Mitrebenwollen gleicht bem ber Tauben, die sich in die Konversation mischen, wirft daher auf die zu allen Zeiten nur ganz vereinzelt Erscheinenben, welche von Natur den Beruf und baher den wirklichen Trieb haben, der Erforschung der höchsten Wahrheiten obzuliegen, nur als ein störendes und verwirrendes Geräusch; wenn es nicht gar, wie fehr oft der Fall ift, ihre Stimme absichtlich erstickt, weil was sie vorbringen, nicht in den Kram jener Leute paßt, benen es mit nichts, als mit Absichten und materiellen Zweden Ernst sein fann, und die, vermöge ihrer beträchtlichen Anzahl, bald ein Geschrei zuwege bringen, bei dem keiner niehr sein eigenes Wort vernimmt. Heutzutage haben fie sich die Aufgabe gestellt, der Kantischen Philosophie, wie der Wahrheit, zum Trop, spekulative Theologie, rationale Binchologie, Freiheit des Willens, totale und absolute Verschiedenheit des Menschen von den Tieren, mittelst Ignorieren der allmählichen Abstufungen des Intellekts in der Tierreihe, zu lehren, wodurch sie nur als remora der redlichen Wahrheitsforschung wirken. Spricht ein Mann, wie ich, so stellen sie sich, als hörten sie nichts. Der Psiff ist gut, wenn auch nicht neu. Ich will aber doch einmal sehen, ob man nicht einen Dachs aus seinem Loche

herauszerren kann.

Die Universitäten nun aber sind offenbar der Berd alles jenes Spiels, welches die Absicht mit der Philosophie treibt. Nur mittelft ihrer konnten Rants, eine Weltepoche in der Philosophie begründende Leiftungen verdrängt werden durch die Windbeuteleien eines Fichte, die wieder bald darauf ihm ähnliche Gesellen verdrängten. Dies hätte nimmermehr geschehn können vor einem eigentlich philo: sophischen Bublifo, b. h. einem folden, welches die Philosophie, ohne andere Absicht, bloß ihrer felbst wegen sucht, also vor dem freilich zu allen Zeiten äußerst kleinen Bubliko wirklich benkender und ernftlich von der rätselhaften Beichaffenheit unsers Daseins ergriffener Köpfe. Nur mittelft ber Universitäten, vor einem Bubliko aus Studenten, Die alles, was dem Herrn Professor zu sagen beliebt, gläubig annehmen, ift ber gange philosophische Standal diefer letten fünfzig Jahre möglich gewesen. Der Grundirrtum hiebei liegt nämlich barin, daß die Universitäten auch in Sachen ber Philosophie das große Wort und die entscheidende Stimme fich anmagen, welche allenfalls den drei obern Fakultäten. jeder in ihrem Bereiche, zukommt. Daß jedoch in der Philosophie, als einer Wiffenschaft, die erst gefunden werden foll, die Sache fich anders verhalt, wird überfehn; wie auch, daß bei Besetzung philosophischer Lehrstühle, nicht, wie bei andern, allein die Fähigkeiten, sondern noch mehr die Gesinnungen bes Randidaten in Betracht fommen. Demgemäß nun aber denkt der Student, daß, wie der Professor der Theologie seine Dogmatif, der juristische Professor seine Bandetten, der medizinische seine Bathologie inne hat und befitt; fo mußte auch der allerhöchsten Orts angestellte Professor der Metaphysik diese inne haben und besitzen. geht bemnach mit findlichem Bertrauen in beffen Rollegia, und da er daselbst einen Mann findet, der, mit der Miene wohlbewußter Ueberlegenheit, alle je dagewesenen Philo: sophen von oben berab fritisiert; so zweifelt er nicht, daß

er por die rechte Schmiede gekommen sei, und prägt sich alle hier sprudelnde Weisheit so gläubig ein, als sage er vor dem Dreifuß der Buthia. Natürlich gibt es, von dem an, für ihn feine andere Philosophie, als die feines Profeffors. Die wirklichen Philosophen, die Lehrer der Jahrhunderte, ja Sahrtausende, die aber in ben Bucherschränten schweigend und ernft auf die warten, welche ihrer begehren, läßt er, als veraltet und widerlegt, ungelesen: er hat fie, wie sein Professor, "hinter sich". Dagegen kauft er sich bie meffentlich ericheinenben Geiftestinder feines Brofeffors, beren meistens oft wiederholte Auflagen allein aus folchem Hergang ber Sache zu erklären find. Denn auch nach ben Universitätsjahren behält, in der Regel, jeder eine gläubige Unhänglichkeit an seinen Professor, bessen Geistesrichtung er früh angenommen und mit beffen Manier er fich be-Daburch erhalten benn bergleichen philo: freundet hat. sophische Miggeburten eine ihnen sonst unmögliche Berbreitung, ihre Urheber aber eine einträgliche Celebrität. Wie hätte es außerdem geschehen können, daß z. B. ein solcher Komplex von Verkehrtheiten, wie die "Einleitung in die Philosophie" von Herbart, fünf Auflagen erlebte? Daher schreibt sich benn wieder der Narrenübermut, mit welchem (3. B. S. 234, 235, ber vierten Auflage) biefer entschiebene Querfopf vornehm auf Rant herabsieht und ihn mit Nachficht zurechtweist. -

Betrachtungen dieser Art und namentlich ber Rudblid auf das ganze Treiben mit der Philosophie auf Universi: täten, seit Kants Abgange, stellen in mir mehr und mehr bie Meinung fest, daß, wenn es überhaupt eine Philosophie geben foll, b. h. wenn es bem menschlichen Geifte vergonnt fein foll, feine höchften und ebelften Kräfte bem, ohne allen Bergleich, wichtigften aller Probleme zuwenden zu burfen, bies nur bann mit Erfolg geschehn fann, wann bie Philosophie allem Ginfluffe bes Staates entzogen bleibt, und baß bemnach biefer schon ein Großes für sie thut und ihr feine Sumanität und feinen Ebelmut genugsam beweift, wenn er fie nicht verfolgt, fonbern fie gewähren läßt und ihr Bestand vergönnt, als einer freien Kunft, die übrigens ihr eigener Lohn fein muß; mogegen er bes Aufwandes für Professuren berfelben sich überhoben achten fann; weil die Leute, die von der Philosophie leben wollen, höchst selten cben die fein werden, welche eigentlich für fie leben, bis:

weilen aber sogar die sein können, welche versteckterweise

gegen fie machinieren.

Deffentliche Lehrstühle gebühren allein ben bereits geschaffenen, wirklich vorhandenen Wiffenschaften, welche man daher eben nur gelernt zu haben braucht, um fie lehren zu fonnen, die also im gangen bloß weiter ju geben find, wie bas auf bem schwarzen Brette gebräuchliche tradere befagt; wobei es jedoch ben fähigeren Köpfen unbenommen bleibt, fie zu bereichern, zu berichtigen und zu vervollfommnen. Aber eine Wiffenschaft, die noch gar nicht existiert, die ihr Ziel noch nicht erreicht hat, nicht einmal ihren Weg sicher kennt, ja deren Möglichkeit noch bestritten wird, eine solche Wissenschaft durch Professoren lehren zu lassen ist eigentlich absurd. Die natürliche Folge bavon ist, daß jeder von biesen glaubt, sein Beruf sei, die noch fehlende Wiffenschaft zu schaffen; nicht bedenkend, daß einen solchen Beruf nur Die Natur, nicht aber das Ministerium des öffentlichen Unterrichts erteilen kann. Er versucht es daher, so gut es gehn will, fest balbigft feine Miggeburt in die Welt und gibt sie für die lang ersehnte Sophia aus, wobei es an einem dienstwilligen Kollegen, der bei ihrer Taufe als solcher zu Gevatter fteht, gewiß nicht fehlen wird. Danach werden dann die Herren, weil sie ja von der Philosophie leben, so dreift, daß fie fich Philosophen nennen, und bemnach auch vermeinen, ihnen gebühre bas große Wort und bie Entscheidung in Sachen der Philosophie, ja, daß fie am Ende gar noch Philosophenversammlungen (eine Contradictio in adjecto, da Philosophen selten im Dual und fast nie im Plural zugleich auf ber Welt find) ansagen und bann scharenweise zusammenlaufen, bas Wohl ber Philosophie zu beraten\*)!

Bor allem jedoch werden solche Universitätsphilosophen bestrebt sein, der Philosophie diejenige Richtung zu geben, welche den ihnen am Herzen liegenden, oder vielmehr gelegten Zwecken entspricht, und hiezu, ersorderlichen Falls, so-

<sup>&</sup>quot;) "Leine alleinseligmachende Philosophiel" ruft die Philosophasterversammlung in Gotha, d. h. zu deutsch: Kein Streben nach obsektiver Wahrheit! Es tebe die Mediofrität! Keine gestütge Artstotratie, feine Alleinserrschaft der von der Ratur Bevorzugten! Sondern Pöbelhertschaft! Jeder von uns rede wie ihm der Schnabel gewachten ift, und einer gelte so viel wie der andere!" Da haben die Lumpe gutes Spiel! Sie möcken nämtich auch aus der Geschächte der Philosophie die bieherige monarchische Bertastung verbannen, um eine Protestarierrepublik einzusübren: aber die Natur legt Protest ein; sie ist streng aristotratisch!

gar die Lehren der echten frühern Philosophen modeln und verdrehen, zur Not sogar verfälschen, nur damit herauskomme, was sie brauchen. Da nun das Publikum so kindisch ist, stets nach dem Neuesten zu greisen, ihre Schriften aber doch den Titel Philosophie führen; so ist die Folge, daß, durch die Abgeschmacktheit, oder Verkehrtheit, oder Unsinnigkeit, oder wenigstens marternde Langweiligkeit derselben, gute Köpfe, welche Neigung zur Philosophie spüren, von ihr wieder zurückgeschreckt werden, wodurch sie selbst allmählich in Miß-

fredit gerät, wie dies bereits der Kall ift.

Aber nicht nur steht es mit ben eigenen Schöpfungen ber Herren schlecht, sondern die Periode seit Kant beweist auch, daß sie nicht einmal im stande sind, das von großen Köpfen Geleistete, als solches Anerkannte und bemnach ihrer Obhut Nebergebene fest zu halten und zu bewahren. Haben sie sich nicht die Kantsche Philosophie aus den Händen spielen lassen, durch Fichte und Schelling? Nennen sie nicht noch, durchgängig und höchst standalöser: und ehrenrührigerweise, den Windbeutel Fichte stets neben Kant, als ungefähr seinesgleichen? Trat nicht, nachdem die obengenannten zwei Philosophaster Kants Lehre verdrängt und antiquiert hatten, an die Stelle der strengen, von Kant aller Metaphysif gesfeten Kontrolle die zugelloseste Phantasterei? Haben sie Diese nicht teils brav mitgemacht, teils unterlaffen, ihr, mit ber Kritif ber Bernunft in der Hand, sich fest entgegen-zustellen? weil sie nämlich es geratener fanden, die eingetretene lare Observanz zu benuten, um entweder ihre selbstausgehedten Sächelchen, 3. B. Herbartische Boffen und Friefisches Altweibergeschwät, und überhaupt jeder seine eigene Marotte, zu Markte zu bringen, ober auch um Lehren der Landesreligion als philosophische Ergebnisse einschwärzen zu fonnen. Sat dies alles nicht ben Weg gebahnt zur ffanda= löfesten philosophischen Charlatanerie, beren je die Welt sich zu schämen gehabt hat, zum Treiben des Hegels und seiner erbärmlichen Gesellen? Haben nicht selbst die, welche dem Unwesen sich widersetzten, dabei stets, unter tiefen Bücklingen, vom großen Genie und gewaltigen Geifte jenes Charlatans und Unsinnsschmierers geredet und badurch bewiesen, daß fie Pinsel sind? Sind nicht hievon (ber Wahrheit zur Steuer sei es gesagt) Krug und Fries allein auszunehmen, welche gegen ben Kopfverberber gerabezu auftretend, ihm bloß die Schonung erwiesen haben, die nun einmal jeder

Philosophieprofessor unwiderruflich gegen den andern ausübt? Sat nicht der Larm und das Geschrei, welches die deutschen Universitätsphilosophen, in Bewunderung jener drei Sophisten, erhoben, endlich auch in England und Frankreich allgemeine Aufmerksamkeit erregt, welche jedoch, nach näherer Unterssuchung der Sache, sich in Gelächter auflöste? — Besonders aber zeigen sie sich als treulose Wächter und Bewahrer der im Laufe der Jahrhunderte schwer errungenen und endlich ihrer Obhut anvertrauten Wahrheiten, sobald es solche find, die nicht in ihren Kram passen, b. h. nicht zu ben Resultaten einer platten, rationalistischen, optimistischen, eigentlich bloß jüdischen Theologie stimmen, als welche ber im stillen vorherbeschlossene Zielpunkt ihres ganzen Philosophierens und seiner hohen Redensarten ist. Dergleichen Lehren also, welche die ernstlich gemeinte Philosophie nicht ohne große Unftrengung zu Tage gefördert hat, werden sie zu oblite-rieren, zu vertuschen, zu verdrehen und herabzuziehn suchen zu dem, was in ihren Studentenerziehungsplan und befagte Rockenphilosophie paßt. Gin empörendes Beispiel diefer Art gibt die Lehre von der Freiheit des Willens. Nachdem die strenge Notwendigkeit aller menschlichen Willensafte durch die vereinten und successiven Unstrengungen großer Köpfe, wie Hobbes, Spinoza, Priestlen und Hume unwider-leglich dargethan worden, auch Kant die Sache als bereits vollkommen ausgemacht genommen hatte \*); thun sie mit einem= male, als ware nichts geschehn, verlassen sich auf die Un= wissenheit ihres Publifums und nehmen in Gottes Namen, noch am heutigen Tage, in fast allen ihren Lehrbüchern die Freiheit bes Willens als eine ausgemachte und fogar unmittelbar gewisse Sache. Wie verdient ein folches Berfahren benannt zu werden? Wenn eine folche, von allen den ebengenannten Philosophen so fest als irgend eine, begründete Lehre bennoch von ihnen verhehlt, oder verleugnet wird, um statt ihrer die entschiedene Absurdität vom freien Willen, weil sie ein notwendiges Bestandstück ihrer Rockenphilosophie ist, den Studenten aufzubinden; sind da die Herren nicht eigentlich die Feinde der Philosophie? Und weil nun (denn conditio optima est ultimi. Sen. ep. 79) die Lehre von

<sup>\*)</sup> Sein auf den kategorischen Imperativ gegründetes Postulat der Freiheit ist bei ihm bloß von praktischer, nicht von theoretischer Gültigkeit. Man sehe meine "Grundprobleme der Ethik", Seite 80 u. 146. (2. Aust. S. 81 u. 144.)

ber strengen Necessitation aller Willensakte nirgends fo gründlich, flar, zusammenhängend und vollständig bargethan ift, als in meiner von der norwegischen Societät der Wiffenschaften redlich gekrönten Preisschrift; so findet man, ihrer alten Politif, mir überall mit bem paffiven Wiberftande gu begegnen, gemäß, diefe Schrift weder in ihren Buchern, noch in ihren gelehrten Journalen und Litteraturzeitungen irgend erwähnt: fie ist aufs strengste sekretiert und wird comme non avenue angesehn, wie alles, was nicht in ihren erbarmlichen Kram paßt, wie meine Ethif überhaupt, ja, wie alle meine Werke. Meine Philosophie interessiert eben die Berren nicht: das kommt aber daher, daß die Ergrundung der Wahrheit sie nicht interessiert. Was fie hingegen intereffiert, das find ihre Gehalte, ihre Honorarlouisdors und ihre Hofratstitel. Zwar intereffiert sie auch die Philosophie: insofern nämlich, als sie ihr Brot von berfelben haben: insofern intereffiert fie die Philosophie. Sie find es, welche schon Giordano Bruno charafterisiert, als sordidi e mercenarii ingegni, che, poco o niente solleciti circa la verità, si contentano saper, secondo che comunmente è stimato il sapere, amici poco di vera sapienza, bramosi di fama e reputazion di quella, vaghi d'apparire, poco curiosi d'essere. (S. Opere di Giordano Bruno publ. da A. Wagner, Lips. 1830, Vol. II, p. 83.) Was also soll ihnen meine Preisschrift über die Freiheit des Willens, und mare sie von zehn Akademien gekrönt? Dagegen aber wird was Plattköpfe aus ihrer Schar über den Gegenstand feit= bem gefafelt haben, wichtig gemacht und anempfohlen. Brauch' ich ein solches Benehmen zu qualifizieren? Sind das Leute, welche die Philosophie, die Rechte der Vernunft, die Freiheit des Denkens vertreten? — Ein anderes Beispiel berart liefert die spekulative Theologie. Nachdem Rant alle Beweise, die ihre Stüten ausmachten, unter ihr meggezogen, und fie dadurch rabital umgestoßen hat, hält bas meine herren von der lufrativen Philosophie keineswegs ab, noch sechzig Jahre hinterher die spekulative Theologie für ben ganz eigentlichen und wefentlichen Gegenstand der Philosophie auszugeben und, weil sie jene explodierten Beweise wieder aufzunehmen sich doch nicht unterstehn, jett ohne Umstände, nur immerfort vom Absolutum zu reden, welches Wort gar nichts anderes ift, als ein Enthymem, ein Schluß mit nicht ausgesprochenen Bramiffen, jum Behuf ber feigen

Berlarvung und hinterliftigen Erschleichung des fosmologi= schen Beweises, als welcher in eigener Gestalt sich, seit Kant, nicht mehr sehn lassen darf und daher in dieser Ber-kleidung eingeschwärzt werden muß. Als hätte Kant von diesem letteren Kniff eine Borahndung gehabt, sagt er ausdrucklich: "Man hat zu allen Zeiten von dem abfolut= notwendigen Wesen geredet und sich nicht sowohl Mühe gegeben, zu verstehn, ob und wie man sich ein Ding von diefer Art auch nur denken konne, als vielmehr deffen Dafein zu beweisen. - - Denn alle Bedingungen, Die der Berstand jederzeit bedarf, um etwas als notwendig anzusehn, vermittelft des Wortes unbedingt, wegwerfen, macht mir noch lange nicht verständlich, ob ich alsdann burch einen Begriff eines Unbedingtnotwendigen noch etwas, ober vielleicht gar nichts benke." (Kritik der reinen Bernunft, 1. Aufl., S. 592; 5. Aufl., S. 620.) Ich erinnere hier nochmals an meine Lehre, daß Notwendigsein durchaus und überall nichts anderes befagt, als aus einem vorhandenen und gegebenen Grunde folgen: ein solcher Grund ift also gerade Die Bedingung aller Notwendigkeit: demnach ift das Unbedingtnotwendige eine Contradictio in adjecto, also gar fein Gedanke, sondern ein hohles Wort, — freilich ein im Bau der Professorenphilosophie gar häufig angewendetes Material. — Sieher gehört ferner, daß, Lockes großer, epochemachender Grundlehre vom Nichtvorhandenfein angeborener Ideen, und allen seitdem und auf dem Grunde derfelben, namentlich durch Kant gemachten Fortsichritten in der Philosophie zum Trotz, die Herren von der φιλοσοφια μισθοφορος, gang ungeniert, ihren Studenten ein "Gottesbewußtsein", überhaupt ein unmittelbares Erfennen, oder Vernehmen, metaphysischer Gegenstände durch die Vernunft aufbinden. Es hilft nichts, daß Rant, mit dem Aufwande des feltensten Scharffinns und Tieffinns, dargethan hat, die theoretische Vernunft fonne zu Gegenständen, die über bie Möglichfeit aller Erfahrung hinaus liegen, nimmermehr gelangen: bie herren fehren fich an fo etwas nicht; fonbern ohne Umstände lehren sie, seit fünfzig Sahren, die Bernunft habe gang unmittelbare, absolute Erkenntniffe, fei eigentlich ein von Hause aus auf Metaphysik angelegtes Bermögen, welches, über alle Möglichkeit der Erfahrung hinaus, das sogenannte Ueberfinnliche, das Absolutum, den lieben Gott und was deraleichen noch weiter sein soll. unmittelbar er=

fenne und sicher ersasse. Daß aber unsere Vernunft ein solches, die gesuchten Gegenstände der Metaphysik, nicht mittelst Schlüsse, sondern unmittelbar erkennendes Vermögen sei, ist offenbar eine Fabel, oder gerade heraußegesagt, eine palpable Lüge; da es nur einer redlichen, sonst aber nicht schwierigen Selbstprüfung bedarf, um sich von der Grundlosigkeit eines solchen Vorgebens zu überzeugen: zudem es sonst auch ganz anders mit der Metaphysik stehn müßte. Daß dennoch eine solche, alles Grundes, außer der Verlegensheit und den schlauen Absichten ihrer Verbreiter, entbehrende, für die Philosophie grundverderbliche Lüge, seit einem halben Vahrhundert, zum stehenden, tausend und aber tausendmal wiederholten Kathederdogma geworden, und, dem Zeugnis der größten Denker zum Trotz, der studierenden Jugend aufgebunden wird, gehört zu den schlimmsten Früchten der Unis

versitätsphilosophie.

Solcher Borbereitung jedoch entsprechend, ist bei den Katheberphilosophen das eigentliche und wesentliche Thema der Metaphysik die Auseinandersetzung des Berhältniffes Gottes zur Welt: die weitläuftigften Erörterungen besfelben füllen ihre Lehrbücher. Diesen Bunkt ins reine zu bringen, glauben fie sich vor allem berufen und bezahlt; und da ift es nun ergötlich zu sehn, wie altklug und gelehrt sie vom Absolutum, oder Gott, reden, sich ganz ernsthaft gebärdend, als wüßten sie wirklich irgend etwas bavon: es erinnert an ben Ernst, mit welchem die Kinder ihr Spiel betreiben. erscheint denn jede Messe eine neue Metaphysik, welche aus einem weitläuftigen Bericht über den lieben Gott besteht, aus: einandersett, wie es eigentlich mit ihm stehe und wie er dazu gekommen fei, die Welt gemacht ober geboren, ober sonstwie hervorgebracht zu haben, so daß es scheint, sie er= hielten halbjährlich über ihn die neuesten Nachrichten. Manche geraten nun aber dabei in eine gemisse Berlegenheit, deren Wirkung hochkomisch ausfällt. Sie haben nämlich einen ordent= lichen, persönlichen Gott, wie er im Alten Testament steht, zu lehren: das wiffen sie. Andrerseits jedoch ist, seit ungefähr vierzig Sahren, ber fpinozistische Bantheismus, nach welchem das Wort Gott ein Synonym von Welt ift, unter den Gelehrten, und sogar den bloß Gebildeten, durchaus vorherrschend und allgemeine Mode: das möchten sie boch auch nicht so gang fahren lassen; dürfen jedoch nach dieser verbotenen Schuffel eigentlich die Sand nicht ausstrecken. Run

suchen sie sich durch ihr gewöhnliches Mittel, dunkele, verworrene, konfuse Phrasen und hohlen Wortkram, zu helfen, wobei sie sich jämmerlich drehen und winden: da sieht man denn einige, in einem Atem versichern, der Gott sei von der Welt total, unendlich und himmelweit, ganz eigentlich himmelweit, verschieden, zugleich aber ganz und gar mit ihr verdunden und eins, ja, stecke bis über die Ohren drinne; wodurch sie mich dann jedesmal an den Weber Bottom im Johannisnachtstraum erinnern, welcher verspricht, zu brüllen, wie ein entsetzlicher Löwe, zugleich aber doch so sanst brüllen, wie ein entsetzlicher Löwe, zugleich aber doch so sanst hrüllen, wie ein entsetzlicher Löwe, zugleich aber doch so sanst hrüllen, wie nur irgend eine Nachtigall flöten kann. In der Ausführung geraten sie dabei in die seltsamste Verlegenheit: sie behaupten nämlich, außerhalb der Welt sei sein Platz für ihn: danach können sie ihn aber innerhalb auch nicht brauchen, rockieren nun nit ihn hin und her, bis sie sich mit ihm zwischen zwei

Stühlen niederlaffen \*).

Singegen die Kritif der reinen Bernunft, mit ihren Beweisen a priori der Unmöglichkeit aller Gotteserkenntnis, ist ihnen Schnickschnack, durch ben sie sich nicht irre machen laffen: fie wiffen, wozu fie dafind. Ihnen einzuwenden, daß sich nichts Unphilosophischeres denken läßt, als immer= fort von etwas zu reben, von beffen Dafein man erwicfenstermaßen keine Kenntnis und von beffen Wefen man gar keinen Begriff hat, — ist naseweises Einreden: sie wissen, wozu sie dasind. — Ich bin ihnen bekanntlich einer, der tief unter ihrer Notiz und Aufmerksamkeit steht, und durch die gänzliche Nichtbeachtung meiner Werke haben fie an den Tag zu legen vermeint, was ich fei (wiewohl fie gerade dadurch an den Tag gelegt haben, was fie find): baher wird es, wie alles, was ich seit fünfunddreißig Jahren vorgebracht habe, in den Wind geredet fein, wenn ich ihnen fage, daß Kant nicht gescherzt hat, daß wirklich und im vollsten Ernst, die Philosophie feine Theologie ist, noch je: mals fein kann; daß fie vielmehr etwas gang anderes, von jener völlig Verschiedenes ist. Ja, wie bekanntlich jede andere Wijsenschaft durch Cinmischung von Theologie ver-

<sup>\*)</sup> Ans einer analogen Berlegenheit entipringt das Lob, welches jeht, da nun doch einmal mein Licht nicht mehr unter dem Sefejfel sieht, mir einige von ihnen erteiten, — nun nämlich die Shre ihres guten Geschmads zu retten: aber eiligst siigen sie demielben die Bersicherung hinzu, daß ich in der Hauptsache unrecht habe: denn sie werden sich hiten, einer Philosophie beizustimmnen, die eiwas ganz anderes ist, als in hochtrabenden Worttram verhälte und wunderlich verbrämte jüdische Whythologie, — wie sie bei ihnen de rigueur ist.

dorben wird, so auch die Philosophie, und zwar am aller: meisten; wie solches die Geschichte derselben bezeugt: daß dies sogar auch von der Moral gelte, habe ich in meiner Abhandlung über das Fundament derfelben fehr deutlich dar: gethan; daher die Berren auch über diefe mauschenftill gewesen sind; getreu ihrer Taktik des passiven Widerstandes. Die Theologie nämlich beckt mit ihrem Schleier alle Probleme der Philosophie zu und macht daher nicht nur die Löfung, sondern fogar die Auffassung berfelben unmöglich. Alfo, wie gesagt, die Kritik der reinen Bernunft ift gang ernstlich der Kundigungsbrief der bisherigen Aneilla theologiae gewesen, welche darin, ein für allemal, ihrer geftrengen Gebieterin ben Dienft aufgesagt hat. Seitbem hat nun dieje fich mit einem Mietling begnügt, der die zurudgelaffene Livree des ehemaligen Dieners, bloß zum Echein, gelegentlich anzieht; wie in Italien, wo bergleichen Gubftitute zumal am Sonntage häufig zu fehn und baher unter

bem Namen der Domonichini bekannt find.

Allein an der Universitätsphilosophie haben Kants Kritifen und Argumente freilich scheitern muffen. Denn da heißt es: sic volo, sic jubeo, sit pro ratione voluntas: die Philofophie foll Theologie sein, und wenn die Unmöglichkeit der Sache von zwanzig Ranten bewiesen wäre: wir wissen, wozu wir dafind: in majorem Dei gloriam find wir da. Jeder Philosophieprofessor ist, so gut wie Heinrich VIII., ein defensor fidei, und erkennt hierin seinen ersten und hauptfächlichen Beruf. Nachdem also Kant allen möglichen Beweisen der spekulativen Theologie den Nerv so rein durch schnitten hatte, daß seitdem sich niemand mehr mit ihnen hat befassen mögen; da besteht benn das philosophische Beftreben, feit faft fünfzig Jahren, in allerlei Berfuchen, Die Theologie fein leife zu erschleichen, und die philosophischen Schriften find meiftens nichts anderes, als fruchtlofe Belebungsversuche an einem entseelten Leichnam. So haben denn 3. B. die Herren von der lufrativen Philosophie im Menfchen ein Gottesbewußtsein entdeckt, welches bis bahin aller Welt entgangen war, und werfen damit, durch ihre wechselseitige Einstimmung und die Unschuld ihres nächsten Publikums dreift gemacht, ked und kühn um sich, wodurch sie am Ende gar die ehrlichen Hollander der Universität Leiden verführt haben; so daß diese, die Winkelzüge der Philosophieprofessoren richtig für Fortschritte der Wissen-

schaft ansehend, ganz treuberzig, am 15. Februar 1844, die Preisfrage gestellt haben: Quid statuendum de sensu Dei, qui dicitur, menti humanae indito, u. f. w. Bermöge eines folden "Gottesbewußtfeins" mare benn bas, mas mühsam zu beweisen alle Philosophen, bis auf Kant, sich abarbeiteten, etwas un mittelbar Bewußtes. Welche Binfel müßten aber dann alle jene früheren Philosophen gewesen fein, die sich ihr Leben lang abgemüht haben, Beweise für eine Sache aufzustellen, beren wir uns gerabezu bewußt find, welches besagt, daß wir fie noch unmittelbarer erkennen, als daß zweimal zwei vier ift, als wozu doch schon Ueberlegung gehört. Eine folche Sache beweisen zu wollen, mußte ja fein, wie wenn man beweisen wollte, daß die Augen sehn, die Ohren hören und die Nase rieche. Und welch unvernünftiges Bieh müßten doch die Anhänger der, nach der Zahl ihrer Bekenner, vornehmsten Religion auf Erden, die Buddhaisten, sein, deren Religionseiser so groß ist, daß in Tibet beinahe ber sechste Mensch bem geiftlichen Stande angehört und bamit bem Cölibat verfallen ist, beren Glaubenslehre jedoch zwar eine höchst lautere, erhabene, liebevolle, ja streng asketische Moral (die nicht, wie die christliche, die Tiere vergessen hat) trägt und ftutt, allein nicht nur entschieden atheiftisch ift, sondern sogar ausdrücklich ben Theismus perhorresziert. Die Perfönlichkeit ist nämlich ein Phänomen, das uns nur aus unserer animalischen Natur bekannt und daher, von dieser gesondert, nicht mehr deutlich denkbar ist: ein solches nun jum Ursprung und Prinzip der Welt zu machen, ift immer ein Satz, der nicht sogleich jedem in den Kopf will; geschweige daß er schon von Hause aus darin wurzelte und lebte. Ein unpersönlicher Gott hingegen ift eine bloke Philosophieprofessorenflause, eine Contradictio in adjecto, ein leeres Wort, die Gedankenlosen abzusinden, oder die Bigilanten zu beschwichtigen.

Zwar atmen also die Schriften unserer Universitätsphilosophen den lebendigsten Sifer für die Theologie; dagegen aber sehr geringen für die Wahrheit. Denn ohne Scheu vor dieser werden Sophismen, Erschleichungen, Berdrehungen, falsche Ussertionen, mit unerhörter Dreistigkeit, angewandt, ja angehäuft, werden sogar, wie oben ausgeführt, der Vernunft unmittelbare, übersinnliche Erkenntnisse, — also angedorene Ideen, — angedichtet, oder richtiger angelogen; alles einzig und allein um Theologie herauszubringen: nur Theologie!

nur Theologie! um jeden Preis Theologie! — Ich möchte den Herren unmaßgeblich zu bedenken geben, daß immerhin Theologie viel wert sein mag; ich aber doch etwas kenne, das jedenfalls noch mehr wert ist, nämlich die Reblichkeit; Redlichkeit, wie im Handel und Wandel, so auch im Denken und Lehren: die sollte mir um keine Theologie feil sein.

Wie nun aber die Sachen stehn, muß, wer es mit der Kritik der reinen Bernunft ernstlich genommen, überhaupt es ehrlich gemeint und bemnach keine Theologie zu Markte zu bringen hat, jenen Herren gegenüber, freilich zu kurz kommen. Brächte er auch das Bortrefflichste, das je die Welt gesehen, und tischte er alle Weisheit Himmels und der Erden auf; sie werden dennoch Augen und Ohren abwenden, wenn es feine Theologie ist; ja, je mehr Berdienst seine Sache hat, besto mehr wird sie, nicht ihre Bewunderung, sondern ihren Groll erregen; besto beterminierteren paffiven Wiberstand werben sie ihr entgegenstellen, also mit besto hämischerem Schweigen sie zu erstiden suchen, zugleich aber besto lautere Enkomien über die lieblichen Geisteskinder der gedankenreichen Genoffenschaft anftimmen, damit nur die ihnen verhaßte Stimme ber Cinficht und Aufrichtigkeit nicht durchbringe. So nämlich verlangt es, in diesem Zeitalter ffeptischer Theo: logen und rechtgläubiger Philosophen, die Bolitif ber Berren, welche fich mit Weib und Kind von der Wiffenschaft ernähren, welcher meinereins, ein langes Leben hindurch, alle seine Rrafte opfert. Denn ihnen fommt es, ben Winken hoher Borgesetzten gemäß, nur auf Theologie an: alles andere ist Nebensache. Definieren sie doch schon von vorne herein, jeber in seiner Sprache, Wendung und Verschleierung, die Philosophie als spekulative Theologie und geben das Jagdmachen auf Theologie ganz naiv als den wesentlichen Zweck ber Philosophie an. Sie wissen nichts davon, daß man frei und unbefangen an bas Problem bes Dafeins gehn und Die Welt, nebst dem Bewußtsein, darin sie sich darstellt als das allein Gegebene, das Problem, das Rätsel der alten Sphinr, por bie man hier fühn getreten ift, betrachten foll. Sie ignorieren flüglich, daß Theologie, wenn fie Eingang in die Philosophie verlangt, gleich allen andern Lehren, erft ihr Kreditiv vorzuweisen hat, das dann geprüft wird auf bem Bureau der Kritik der reinen Bernunft, als welche bei allen Denkenden noch in vollstem Ansehn steht, und an bemfelben, durch die komischen Grimaffen, welche die Ratheder=

philosophen des Tages gegen fie zu schneiden bemüht find, wahrlich nicht das Geringste eingebüßt hat. Dhne ein von ihr bestehendes Rreditiv also findet die Theologie keinen Eintritt und foll ihn weder ertroten, noch erschleichen, noch auch erbetteln, mit Berufung barauf, daß Kathederphilosophen nun einmal nichts anderes feil haben dürfen: - mogen sie doch die Butike schließen. Denn die Philosophie ift feine Rirche und feine Religion. Gie ift bas fleine, nur äußerst wenigen zugängliche Fleckchen auf der Welt, wo die stets und überall gehaßte und verfolate Wahrheit einmal alles Druckes und Zwanges ledig fein, gleichsam ihre Saturnalien, die ja auch dem Stlaven freie Rebe geftatten, feiern, ja sogar die Prärogative und das große Wort haben, absolut allein herrschen und fein anderes neben sich gelten laffen foll. Die gange Welt nämlich, und alles in ihr, ist voller Absicht und meistens niedriger, gemeiner und schlechter Absicht: nur ein Fleckchen foll, ausgemachterweise, von dieser frei bleiben und gang allein der Einsicht offen stehn, und zwar der Ginsicht in die wichtigsten, allen angelegensten Berhältnisse: - bas ift die Philosophie. Ober versteht man es etwan anders? nun, bann ift alles Spaß und Komödie, - "wie das denn wohl zuzeiten fommen mag". - Freilich nach den Kompendien der Kathederphilo: fophen zu urteilen, follte man eher benfen, die Philosophie ware eine Unleitung zur Frommigkeit, ein Institut Rirchengänger zu bilben; da ja die fpekulative Theologie meistens gleich unverhohlen als der wesentliche Zweck und Ziel der Sache vorausgesetzt und mit allen Segeln und Rubern nur darauf hingesteuert wird. Gewiß aber ift, daß alle und jede Glaubensartifel, fie mögen nun offen und unverhohlen in die Philosophie hineingetragen sein, wie dies in der Scholastik geschah, oder durch petitiones principii, falsche Axiome, erlogene innere Erkenntnisquellen, Gottesbewußtfeine, Scheinbeweise, hochtrabende Phrasen und Gallimathias eingeschwärzt werden, wie es hentzutage Brauch ift, der Philosophie zum entschiedenen Berderb gereichen; weil all dergleichen die flare, unbefangene, rein objektive Auffassung der Welt und unfers Dafeins, diefe erste Bedingung alles Forschens nach Wahr: heit, unmöglich macht.

Unter der Benennung und Firma der Philosophie und in fremdartigem Gewande die Grundbogmen der Landesreligion, welche man alsdann, mit einem Hegels würdigen Ausbruck, "die absolute Religion" tituliert, vortragen, mag eine recht nutliche Sache fein; fofern es bient, die Studenten ben Zweden bes Staates beffer anzupaffen, imgleichen auch das lesende Publifum im Glauben zu befestigen: aber der= gleichen für Philosophie ausgeben heißt benn boch eine Sache für das verkaufen, was fie nicht ist. Wenn dies und alles Obige feinen ungeftorten Fortgang behält, muß mehr und mehr die Universitätsphilosophie zu einer remora der Wahrheit werden. Denn es ist um alle Philosophie geschehn, wenn zum Maßstab ihrer Beurteilung, oder gar zur Richtschnur ihrer Säte, etwas anderes genommen wird, als ganz allein die Wahrheit, die, selbst bei aller Redlichkeit des Forschens und aller Unftrengung der überlegensten Geiftes: fraft, so schwer zu erreichende Wahrheit: es führt bahin, baß fie zu einer blogen fable convenue wird, wie Fontenelle die Geschichte nennt. Die wird man in der Lösung der Probleme, welche unfer so unendlich rätselhaftes Dasein uns von allen Seiten entgegenhält, auch nur einen Schritt weiter tommen, wenn man nach einem vorgesteckten Ziele philo: sophiert. Daß aber dies der generische Charafter der verschiedenen Spezies jetiger Universitätsphilosophie sei, wird wohl niemand leugnen: benn nur zu sichtbar kollimieren alle ihre Sufteme und Gate nach einem Zielpunft. Diefer ift zudem nicht einmal das eigentliche, das neutestamentliche Chriftentum, oder der Geist desfelben, als welcher ihnen zu hoch, zu ätherisch, zu ercentrisch, zu sehr nicht von dieser Welt, daher zu pessimistisch und hiedurch zur Apotheose des "Staats" ganz ungeeignet ist; sondern es ist bloß das Judentum, die Lehre, daß die Welt ihr Dasein von einem höchst vortrefflichen, personlichen Wesen habe, daher auch ein allerliebstes Ding navra naha hear sei. Dies ift ihnen aller Weisheit Kern, und dahin foll die Philosophie führen, oder, fträubt fie fich, geführt werden. Daher benn auch ber Rriea. ben, feit dem Sturg der Hegelei, alle Professoren gegen den fogenannten Pantheismus führen, in beffen Berhorreszierung fie wetteifern, einmütig den Stab über ihn brechend. etwan dieser Gifer aus der Entdeckung triftiger und schlagen: ber Grunde gegen benfelben entsprungen? Dber fieht man nicht vielmehr, mit welcher Ratlosigkeit und Angst sie nach Gründen gegen jenen in ursprünglicher Kraft ruhig dastehenden und fie belächelnden Gegner fuchen? fann man baber noch bezweifeln, daß bloß die Infompatibilität jener

Lehre mit der "absoluten Religion" es ist, warum sie nicht wahr sein soll, nicht soll, und wenn die ganze Natur sie mit tausend und aber tausend Kehlen verkündigte. Die Natur soll schweigen, damit das Judentum spreche. Wenn nun serner, neben der "absoluten Religion", noch irgend etwas bei ihnen Berücksichtigung sindet; so versteht es sich, das es die sonstigen Wünsche eines hohen Ministeriums, bei dem die Macht Professuren zu geben und zu nehmen ist, sein werden. Ist doch dasselbe die Muse, welche sie begeistert und ihren Lukubrationen vorsieht, daher wohl auch am Einzgange, in Form einer Dedikation, ordentlich angerusen wird. Das sind mir die Leute, die Wahrheit aus dem Brunnen zu ziehn, den Schleier des Truges zu zerreißen und aller

Berfinsterung Hohn zu sprechen.

Bu keinem Lehrfache maren, der Natur der Sache nach, so entschieden Leute von überwiegenden Fähigkeiten und durch= drungen von Liebe zur Wiffenschaft und Gifer für die Bahrheit erfordert, als da, wo die Resultate der höchsten Unftrengungen des menschlichen Geiftes, in der wichtigsten aller Angelegenheiten, der Blüte einer neuen Generation, im lebendigen Worte, übergeben, ja, der Geist der Forschung in ihr erweckt werden soll. Andrerseits aber wieder halten die Ministerien dafür, daß fein Lehrfach auf die innerste Gefinnung der fünftigen gelehrten, alfo ben Staat und die Gesellschaft eigentlich lenkenden Klasse so viel Ginfluß habe, wie gerade dieses; daher es nur mit den allerdevoteiten. ihre Lehre aanglich nach dem Willen und jedesmaligen Unsichten bes Ministeriums zuschneidenden Männern besetzt werden barf. Natürlich ist es bann die erstere dieser beiden Anforderungen, welche zurückstehn muß. Wer nun aber mit Diesem Stande der Dinge nicht bekannt ift, dem kann es qu= zeiten vorkommen, als ob seltsamerweise gerade die ent= schiedensten Schafsköpfe sich der Wissenschaft des Plato und Aristoteles gewidmet hätten.

Ich kann hier nicht die beiläufige Bemerkung unters drücken, daß eine sehr nachteilige Vorschule zur Professur der Philosophie die Hauslehrerstellen sind, welche beinahe alle, die jemals jene bekleideten, nach ihren Universitätässtudien, mehrere Jahre hindurch versehn haben. Denn solche Stellen sind eine rechte Schule der Unterwürsigkeit und Fügsamkeit. Vesonders wird man darin gewohnt, seine Lehren ganz und gar dem Willen des Brotherrn zu unters werfen und keine anderen als bessen Zwecke zu kennen. Diese, früh angenommene Gewohnheit wurzelt ein und wird zur zweiten Natur; so daß man nachher, als Philosophies professor, nichts natürlicher findet, als auch die Philosophie ebenso den Wünschen des die Professuren besetzenden Ministeriums gemäß zuzuschneiben und zu modeln; woraus benn am Ende philosophische Ansichten, oder gar Systeme, wie auf Bestellung gemacht, hervorgehn. Da hat die Wahrheit schönes Spiel! - Bier stellt fich freilich heraus, daß um diefer unbedingt zu hulbigen, um wirklich zu philosophieren, zu so vielen Bedingungen fast unumgänglich auch noch diese fommt, daß man auf eigenen Beinen ftehe und feinen Berrn fenne, wonach benn bas dog por nov orw in gewiffem Ginne auch hier gelte. Wenigstens haben die allermeisten von benen, die je etwas Großes in der Philosophie leifteten, fich in diefem Falle befunden. Spinoza war fich ber Sache so beutlich bewußt, daß er die ihm angetragene Professur gerade deshalb ausschlug.

> Ήμισυ γαρ τ'αρετης αποαινυται ευρυοπα Ζευς Ανερος, ευτ' αν μιν κατα δουλιον ήμαρ έλησιν.

Das wirkliche Philosophieren verlangt Unabhängigkeit:

Πας γαρ ανηρ πενιη δεδμημενος ουτε τι ειπειν Ουθ' ερξαι δυναται, γλωσσα δε οί δεδεται.

Theogn.

Auch in Sadis Gulistan wird gesagt, daß wer Nahrungssorgen hat, nichts leisten kann. (S. Sadis Gulistan übers. von Graf, Leipzig 1846, S. 185.) Dafür jedoch ist der echte Philosoph, seiner Natur nach, ein genügsames Wesen und bedarf nicht viel, um unabhängig zu leben: denn allemal wird sein Wahlspruch Shenstones Satz sein: Liberty is a more invigorating cordial than Tokay. (Freiheit ist eine kräftigere Herzstärkung, als Tokayer.)

Wenn nun also es sich bei der Sache um nichts anderes handelte, als um die Förderung der Philosophie und das Vordringen auf dem Wege zur Wahrheit; so würde ich als das Beste empfehlen, daß man die Spiegelsechterei, welche damit auf den Universitäten getrieben wird, einstellte. Deun diese sind wahrlich nicht der Ort für ernstlich und redlich gemeinte Philosophie, deren Stelle dort nur zu oft eine in

ihre Kleider gesteckte und aufgeputte Drahtpuppe einnehmen und als ein nervis alienis mobile lignum paradieren und gestikulieren muß. Wenn nun aber gar eine folche Katheder: philosophie noch durch unverftändliche, gehirnbetäubende Phrasen, neugeschaffene Worte und unerhörte Ginfälle, deren Absurdes spekulativ und transcendental genannt wird, die Stelle wirklicher Gedanken erfeten will; fo wird fie zu einer Parodie der Philosophie, die diese in Mißfredit bringt; welches in unsern Tagen der Fall gewesen ist. Wie kann denn auch, unter allem solchen Treiben, selbst nur die Mög= lichkeit jenes tiefen Ernftes, der neben der Wahrheit alles geringschätzt und die erfte Bedingung gur Philosophie ift, bestehen? - Der Weg zur Wahrheit ist steil und lang: mit einem Block am Suge wird ihn keiner zurudlegen; vielmehr thaten Flügel not. Denmach also ware ich dafür, daß die Philosophie aufhörte, ein Gewerbe zu sein: die Erhabenheit ihres Strebens verträgt fich nicht damit; wie ja Diefes schon die Alten erfannt haben. Es ift gar nicht nötig, daß auf jeder Universität ein paar schale Schwätzer gehalten werden, um den jungen Leuten alle Philosophie auf zeit= lebens zu verleiden. Auch Boltaire fagt gang richtig: Les gens de lettres, qui ont rendu le plus de services au petit nombre d'êtres pensans répandus dans le monde, sont les lettres isolés, les vrais savans, renfermés dans leur cabinet, qui n'ont ni argumenté sur les bancs de l'université, ni dit les choses à moitié dans les académies: et ceux-là ont presque toujours été persécutés. - Me der Philosophie von außen gebotene Silfe ist, ihrer Natur nach, verbächtig: benn bas Interesse jener ist zu hoher Art, als daß es mit dem Treiben dieser niedrig gefinnten Welt eine aufrichtige Verbindung eingehn könnte. Dagegen hat fie ihren eigenen Leitstern, der nie untergeht. Darum laffe man sie gewähren, ohne Beihilfe, aber auch ohne Sinderniffe, und gebe nicht dem ernsten, von der Natur geweihten und ausgerüfteten Bilger zum hochgelegenen Tempel ber Wahrheit den Gesellen bei, dem es eigentlich nur um ein autes Nachtlager und eine Abendmahlzeit zu thun ist: benn es ist zu besorgen, daß er, um nach diesen einlenken zu dürfen, jenem ein Sindernis in den Weg malzen werde.

Diesem allen zufolge halte ich, von den Staatszwecken, wie gesagt, absehend und bloß das Interesse der Philosophie betrachtend, für wünschenswert, daß aller Unterricht in ders

felben auf Universitäten streng beschränkt werde auf den Bortrag der Logik, als einer abgeschlossenen und ftreng beweiß: baren Wiffenschaft, und auf eine aanz succincte vorzutragende und durchaus in einem Semester von Thales bis Rant zu absolvierende Geschichte der Philosophie, damit sie, infolge ihrer Kürze und liebersichtlichkeit, ben eigenen Unsichten des Herrn Professors moglichst wenig Spielraum gestatte und bloß als Leitfaben zum fünftigen eigenen Studium auftrete. Denn die eigentliche Bekanntichaft mit den Philosophen läßt fich durchaus nur in ihren eigenen Werken machen und keines= weas durch Relationen aus zweiter Hand; — wovon ich die Gründe bereits in der Vorrede zur zweiten Ausgabe meines Hauptwerkes dargelegt habe. Zudem hat das Lesen der selbsteigenen Werke wirklicher Philosophen jedenfalls einen wohlthätigen und fördernden Ginfluß auf den Beift, indem es ilm in unmittelbare Gemeinschaft mit so einem felbst= benkenden und überlegenen Kopfe fett, statt daß bei jenen Geschichten der Philosophie er immer nur die Bewegung erhält, die ihm der hölzerne Gedankengang fo eines Alltags= fopfs erteilen kann, ber fich die Sache auf feine Beife gurecht gelegt hat. Daher also möchte ich jenen Kathedervortrag beschränken auf den Zweck einer allgemeinen Orientierung auf bem Felde der bisherigen philosophischen Leiftungen, mit Beseitigung aller Ausführungen, wie auch aller Pragmaticität ber Darstellung, die weiter gehn wollte, als bis zur Rach= weisung der unverkennbaren Unknüpfungspunkte der successiv auftretenden Systeme an früher dagewesene: also gang im Gegenfatz der Unmaßung Segelianischer Geschichtschreiber der Philosophie, welche jedes Suftem als notwendig eintretend darthun, und sonach, die Geschichte der Philosophie a priori fonftruierend, uns beweisen, daß jeder Philosoph gerade das, was er gedacht hat, und nichts anderes, habe denken muffen: wobei denn der Herr Professor so recht bequem sie alle von oben herab übersieht, wo nicht gar belächelt. Der Sinder! als ob nicht alles das Werk einzelner und einziger Köpfe gewesen ware, die sich in der schlechten Gesellschaft dieser Welt eine Weile haben herumstoßen müffen, damit folche gerettet und erlöst werde aus den Banden der Robeit und Berdummuna; Röpfe, die ebenfo individuell, wie felten find, daher von jedem berselben das Ariostische natura il fece, e poi ruppe lo stampo in vollem Mage gilt; - und als ob, wenn Kant an den Blattern geftorben wäre, auch ein andrer die Kritif

ber reinen Vernunft murde geschrieben haben, - wohl einer von jenen, aus der Fabrikware der Natur und mit ihrem Kabrifzeichen auf ber Stirn, so einer mit ber normalen Ration von drei Pfund groben Gehirns, hübsch fester Textur, in zolldider Sirnschale wohl verwahrt, beim Gesichtswinfel von 70 Grad, dem matten Herzschlag, den trüben, spähenden Mugen, den stark entwickelten Fregwerkzeugen, der stockenden Rede und dem schwerfälligen, schleppenden Gange, als welcher Takt hält mit der Krötenagilität seiner Gedanken: - ja, ja, wartet nur, die werden euch Kritiken der reinen Vernunft und auch Syfteme machen, sobald nur der vom Professor berechnete Zeitpunkt da und die Reihe an sie gekommen ist, - bann, wann die Eichen Aprikofen tragen. - Die Herren haben freilich gute Gründe, möglichst viel der Erziehung und Bildung zuzuschreiben, sogar, wie wirklich einige thun, die angeborenen Talente gang zu leugnen und auf alle Weise sich gegen die Wahrheit zu verschanzen, daß alles darauf ankommt, wie einer aus den Händen der Natur hervorgegangen sei, welcher Vater ihn gezeugt und welche Mutter ihn empfangen habe, ja, auch noch zu welcher Stunde; daher man keine Gliaden schreiben wird, wenn man zur Mutter eine Gans und zum Later eine Schlafmute gehabt hat; auch nicht, wenn man auf fechs Universitäten studiert. Es ift nun aber doch nicht anders: aristofratisch ist die Natur, aristofratischer, als irgend ein Jeudal- und Kastenwesen. Demgemäß läuft ihre Byramide von einer fehr breiten Bafis in einen gar friken Givfel aus. Und wenn es dem Böbel und Gefindel, welches nichts über sich bulben will, auch gelänge, alle andern Aristofratien umzustoßen; so mußte es diese boch bestehn lassen, - und foll keinen Dank bafür haben: benn die ist so gang eigentlich "von Gottes Gnaben".

## Transcendente Spekulation

über die anscheinende Absichtlichkeit im

## Schicksale des einzelnen.

Το εἰκῆ οὐκ ἐσπ ἐν τῷ ζωῷ, ἀλλὰ μία ἀρμονία καὶ τάξις.
Plotin. Enn. IV, L. 4, c. 35.

Obgleich die hier mitzuteilenden Gedanken zu keinem festen Resultate führen, vielleicht eine bloße metaphysische Phantasie genannt werden könnten; so habe ich mich doch nicht entschließen können, sie der Bergessenheit zu übergeben; weil fie manchem, wenigstens zum Bergleich mit seinen eigenen, über benselben Gegenstand gehegten, willkommen sein werden. Auch ein solcher jedoch ist zu erinnern, daß an ihnen alles zweifelhaft ift, nicht nur die Löfung, sondern sogar das Problem. Demnach hat man hier nichts weniger, als entschiedene Aufschlüsse zu erwarten, vielmehr die bloke Bentilation eines sehr dunkeln Sachverhältnisses, welches jedoch vielleicht jedem, im Berlaufe seines eigenen Lebens, ober beim Rückblick auf dasselbe, sich öfter aufgedrungen hat. Sogar mögen unsere Betrachtungen darüber vielleicht nicht viel mehr sein, als ein Tappen und Tasten im Dunkeln; wo man merkt, daß wohl etwas sei, jedoch nicht recht weiß, wo, noch was. Wenn ich dabei dennoch bisweilen in den positiven, ober gar bogmatischen Ton geraten sollte; so sei hier ein für allemal gesagt, daß dies bloß geschieht, um nicht durch stete Wiederholung der Formeln des Zweifels und der Mutmaßung weitschweifig und matt zu werden; daß es mithin nicht ernstlich zu nehmen ist.

Der Glaube an eine spezielle Vorsehung, ober sonst eine übernatürliche Lenkung der Begebenheiten im individuellen

Lebenslauf, ift zu allen Zeiten allgemein beliebt gewesen, und sogar in benkenden, aller Superstition abgeneigten Röpfen findet er sich bisweilen unerschütterlich fest, ja, wohl gar außer allem Zusammenhange mit irgend welchen bestimmten Dogmen. — Zuvörderft läßt fich ihm entgegenseten, daß er, nach Art alles Götterglaubens, nicht eigentlich aus der Erfenntnis, sondern aus dem Willen entsprungen, näm= lich zunächst bas Rind unfrer Bedürftigfeit sei. Denn die Data, welche bloß die Erkenntnis bazu geliefert hätte, ließen sich vielleicht barauf zurückführen, daß der Zufall, welcher uns hundert arge, und wie durchdacht tückische Streiche spielt, dann und wann einmal auserlefen gunftia ausfällt, ober auch mittelbar fehr gut für uns forgt. In allen folden Fällen erkennen wir in ihm die Sand ber Borsehung, und zwar am deutlichsten dann, wann er, unfrer eigenen Einsicht zuwider, ja, auf von uns verabscheuten Wegen, und zu einem beglückenden Ziele hingeführt hat; wo wir alsdann sagen tunc bene navigavi, cum naufragium feci, und der Gegensatz zwischen Wahl und Führung gang unverkennbar, zugleich aber zum Vorteil der letteren, fühlbar wird. Gben bieferhalb tröften wir, bei midrigen Bufällen, uns auch wohl mit bem oft bewährten Sprüchlein "Ber weiß wozu es gut ift," — welches eigentlich aus ber Einsicht entsprungen ift, daß, obwohl der Zufall die Welt beherrscht, er doch den Frrtum jum Mitregenten hat und, weil wir diesem, ebenfosehr als jenem, unterworfen find, vielleicht eben das ein Gluck ift, was uns jett als ein Unglud erscheint. Go fliehen wir bann von ben Streichen bes einen Welttyrannen zum andern, indem wir vom Zufall an den Frrtum appellieren.

Hievon jedoch abgesehn, ist, dem bloßen, reinen, offenbaren Zufall eine Absicht unterzulegen, ein Gedanke, der an Verwegenheit seinesgleichen sucht. Dennoch glaube ich, daß jeder, wenigstens einmal in seinem Leben, ihn lebhaft gefaßt hat. Auch sindet man ihn bei allen Völkern und neben allen Glaubenssehren; wiewohl am entschiedensten bei den Mohammedanern. Es ist ein Gedanke, der, je nachdem man ihn versteht, der absurdeste, oder der tiessinnigste sein kann. Gegen die Beispiele inzwischen, wodurch man ihn belegen möchte, bleibt, so frappant sie auch disweilen sein mögen, die stehende Einrede diese, daß es das größte Wunder wäre, wenn niemals ein Zufall unsere Angelegenheiten aut. ja, felbst beffer beforgte, als unfer Berftand und unfere Gin=

ficht es vermocht hätten.

Daß alles, ohne Ausnahme, was geschieht, mit ftren ger Notwendiakeit eintritt, ist eine a priori einzusehende, folglich unumstößliche Wahrheit: ich will sie hier den demon-strablen Fatalismus nennen. In meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens ergibt fie fich (S. 62; 2. Aufl. S. 60) als das Refultat aller vorhergegangenen Unter: suchungen. Sie wird empirisch und a posteriori bestätigt, burch die nicht mehr zweifelhafte Thatsache, daß magnetische Somnambule, daß mit dem zweiten Gesichte begabte Menschlafs, das Bufünftige geradezu und genau vorher verfünden\*). Um auffallendsten ift diese empirische Bestätigung meiner Theorie der strengen Notwendigkeit alles Geschehenden beim zweiten Geficht. Denn das vermöge desfelben, oft lange vorher Verfündete fehn wir nachmals, gang genau und mit allen Nebenumständen, wie sie angegeben waren, eintreten, sogar bann, wann man sich absichtlich und auf alle Weise bemüht hatte, es zu hintertreiben, ober die eintreffende Begebenheit, wenigstens in irgend einem Nebenumftande, von der mitgeteilten Vision abweichen zu machen; welches stets vergeblich gewesen ist; indem bann gerade bas, welches das vorher Berkundete vereiteln follte, allemal es herbeizuführen gedient hat; gerade so, wie sowohl in den Tra= abbien, als in der Geschichte der Alten, das von Drakeln ober Träumen verfündigte Unheil eben durch die Borfehrungsmittel dagegen herbeigezogen wird. Alls Beispiele hievon nenne ich, aus fo vielen, bloß den König Dedipus und die schöne Geschichte vom Krösos mit dem Abrastos im ersten Buche des herodot, c. 35-43. Die diesen ent=

<sup>\*)</sup> In den Times vom 2. Dezember 1852 sieht folgeude gerichtliche Aussage: Ju Newent in Gloessersteit wurde vor dem Coroner, Mr. Lowegrove, eine gestichtliche linterjuchung über den im Wasser gestundenen Leichnam des Mannes Mart Lane abgehalten. Der Bruder des Erlrunkenen lagte aus, daß er, auf die erste Nachricht vom Bermisstwerden seines Bruders Martus, sogleich erwidert habe: "Dann ist er erkrunken: denn dies hat mir dies Racht geträumt und daß ich, sies im Wasser sleen, Burder getraumt und daß ich, sies im Wasser sien der Schleuse zu Drenhalt erkunken ihm abermals, daß sein Bruder nahe bei der Schleuse zu Drenhalt erkunken sie nah daß neben ihm eine Forelle schwamm. Um solgenden Morgen ging er, in Begleitung seines andern Bruders, nach Orenhalt: das schlich er eine Forelle im Wasser. Sogleich war er überzeugt, daß sein Bruder fer liegen misse, und wirklich sand die Leiche sich an der Stelle. — Also etwas so Flüchtiges, wie das Vorliberzseiteit einer Forelle, wird um mehrere Stunden, auf die Setunde genau, vorherzgelcht!

fprechenden Falle beim zweiten Geficht findet man, von bem grundehrlichen Bende Bendfen mitgeteilt, im britten Befte bes achten Bandes bes Archivs für tierischen Magnetismus von Kiefer (besonders Beisp. 4, 12, 14, 16); wie einen in Jung Stillings Theorie ber Geifterkunde § 155. Bare nun die Gabe des zweiten Gesichts so häufig, wie fie felten ist: so würden ungählige Borfälle, vorherverkundet, genau eintreffen und der unleugbare faktische Beweiß der strengen Notwendigkeit alles und jedes Geschehenden, jedem zugänglich, allgemein vorliegen. Dann murde fein Zweifel mehr darüber bleiben, daß, so fehr auch der Lauf der Dinge sich als rein zufällig barftellt, er es im Grunde boch nicht ift, vielmehr alle diese Zufälle felbst, ra sing ospousva, von einer, tief verborgenen Notwendigkeit, einapusyn, umfaßt werden, deren blokes Werkzeug der Zufall felbst ift. diese einen Blick zu thun, ift von jeher das Bestreben aller Mantif gewesen. Aus der in Erinnerung gebrachten, thatfächlichen Mantik nun aber folgt eigentlich nicht bloß, daß alle Begebenheiten mit vollständiger Notwendigkeit eintreten; sondern auch, daß sie irgendwie schon zum voraus bestimmt und objektiv festgestellt sind, indem sie ja bem Seherauge als ein Gegenwärtiges sich darstellen: indessen ließe sich dieses allenfalls noch auf die bloke Notwendigkeit ihres Gintritts infolge bes Berlaufs ber Raufalfette gurudführen. Jedenfalls aber ift die Ginsicht, oder vielmehr die Ansicht, daß jene Notwendigfeit alles Geschehenden feine blinde fei, also ber Glaube an einen ebenso planmäßigen, wie not: wendigen Hergang in unserm Lebenslauf, ein Fatalismus höherer Art, der jedoch nicht, wie der einfache, sich demonstrieren läßt, auf welchen aber bennoch vielleicht jeder, früher oder später, einmal gerät und ihn, nach Maßgabe feiner Denkungsart, eine Zeit lang, ober auf immer festhält. Wir fönnen benfelben, zum Unterschiede von dem gewöhnlichen und demonstrabeln, den transcendenten Fatalismus nennen. Er stammt nicht, wie jener, aus einer eigentlich theoretischen Erkenntnis, noch aus der zu dieser nötigen Untersuchung, als zu welcher wenige befähigt sein würden; sondern er sett sich aus den Erfahrungen des eigenen Lebens= laufs allmählich ab. Unter diesen nämlich machen sich jedem gewisse Vorgänge bemerklich, welche einerseits, vermöge ihrer besondern und großen Zwedmäßigkeit für ihn, den Stempel einer moralischen, oder innern Notwendigkeit, andrerseits

jedoch den der äußern, gänglichen Zufälligkeit deutlich ausgeprägt an sich tragen. Das öftere Vorkommen derselben führt allmählich zu der Ansicht, die oft zur Ueberzeugung wird, daß der Lebenslauf des einzelnen, so verworren er auch scheinen mag, ein in sich übereinstimmendes, bestimmte Tendenz und belehrenden Ginn habendes Ganzes sei, so gut wie das durchdachteste Epos \*). Die durch denselben ihm erteilte Belehrung nun aber bezöge sich allein auf seinen individuellen Willen, — welcher, im letten Grunde, sein individueller Frrtum ift. Denn nicht in der Weltgeschichte, wie die Professorenphilosophie es wähnt, ift Plan und Gangheit, sondern im Leben des einzelnen. Die Bölker eristieren ja bloß in abstracto: die einzelnen find das Reale. Daher ift die Weltgeschichte ohne direkte metaphysische Bedeutung: sie ist eigentlich bloß eine zufällige Konfiguration: ich erzinnere hier an das was ich, "Welt als Wille u. Borst." Bb. 1, § 35, darüber gesagt habe. — Also in Hinsicht auf bas eigene individuelle Schicffal erwächst in vielen jener transcendente Fatalismus, zu welchem die aufmertsame Betrachtung des eigenen Lebens, nachdem fein Faden zu einer beträchtlichen Länge ausgesponnen worden, vielleicht jedem einmal Anlaß gibt, und ber nicht nur viel Troftreiches, fondern vielleicht auch viel Wahres hat; daher er zu allen Zeiten, sogar als Dogma, behauptet worden \*\*). Als völlig unbefangen verdient das Zeugnis eines erfahrenen Weltund Hofmannes, und dazu in einem nestorischen Alter abgelegt, hier angeführt zu werden, nämlich das des neunzig= jährigen Knebel, der in einem Briefe sagt: "Man wird, bei genauer Beobachtung, finden, daß in dem Leben der meisten Menschen sich ein gewisser Plan findet, der, durch die eigene Natur, oder durch die Umstände, die sie führen, ihnen gleichsam vorgezeichnet ist. Die Zustände ihres Lebens mögen noch so abwechselnd und veränderlich sein. es zeigt

<sup>\*)</sup> Wenn wir manche Seenen unfrer Bergangenheit genau durchdenten, ericheint uns alles darin jo wohl abgefartet, wie in einem recht plaumäßig angelegten Roman.

<sup>&</sup>quot;Beber unser Thun, noch unser Lebenslauf ist unser Wert; wohl aber das, was teiner dafüt gidt: unser Westen und Dasein. Dem auf Grundlage diese und der in strenger Kausalvertnichjung eintretenden Umstände und äußern Begebenheiten geht unser Thun und Lebenslauf mit vollkommner Rotwendigkeit vor sich. Demnach ist sich ober Geburt des Menschen sein ganzer Lebenslauf, dis ins Einzelne, unwiderrustich bestimmt; so das eine Somnambule in böckster Potenz ihn genau vorhersagen tönnte. Wir jollten diese große und sicher Abahrheit im Auge behalten, bei Vertachtung und Beurteilung unsers Lebenslaufs, unsper Thaten und Lebens.

sich doch am Ende ein Gauzes, das unter sich eine gewisse lebereinstimmung bemerken läßt. — — — Die Hand eines bestimmten Schicksals, so verborgen sie auch wirken mag, zeigt sich auch genau, sie mag nun durch äußere Wirfung, oder innere Regung bewegt sein: ja, widersprechende Eründe bewegen sich oftmals in ihrer Nichtung. So verwirrt der Lauf ist, so zeigt sich immer Grund und Nichtung durch." (Knebels litterarischer Nachlaß. 2. Aufl. 1840.

Bb. 3, S. 452.)

Die hier ausgesprochene Planmäßigkeit im Lebenslauf eines jeden läßt sich nun zwar zum Teil aus der Un-veränderlichkeit und starren Konsequenz des angebornen Charafters erklären, als welche den Menschen immer in das: felbe Gleis zurückbringt. Was diefem Charafter eines jeden bas Angemessenste ist, erkennt er jo unmittelbar und sicher, daß er, in der Regel, es gar nicht in das deutliche, reflettierte Bewußtsein aufnimmt, sondern unmittelbar und wie instinktmäßig danach handelt. Diese Art von Erkenntnis ist insofern, als sie ins Sandeln übergeht, ohne ins deutliche Bewußtsein gekommen zu sein, ben reflex motions bes Marshal Hall zu vergleichen. Bermöge berselben verfolgt und ergreift jeder, dem nicht, entweder von außen, oder von seinen eigenen falschen Begriffen und Vorurteilen, Gewalt aeschieht, das ihm individuell Angemessene, auch ohne sich darüber Rechenschaft geben zu können; wie die im Sande, von der Sonne bebrütete und aus dem Gi gekrochene Schildfrote, auch ohne das Wasser erblicken zu können, sogleich die gerade Richtung dahin einschlägt. Dies also ist der innere Rompaß, der geheime Zug, der jeden richtig auf den Weg bringt, welcher allein der ihm angemessene ist, dessen gleiche mäßige Richtung er aber erst gewahr wird, nachdem er ihn zurückgelegt hat. - Dennoch scheint dies, dem mächtigen Einfluß und der großen Gewalt der äußern Umftande gegen: über, nicht ausreichend: und dabei ist es nicht sehr glaublich, daß das Wichtigste in der Welt, der durch so vieles Thun, Blagen und Leiden erkaufte menschliche Lebenslauf, auch nur die andere Hälfte seiner Lenkung, nämlich den von außen kommenden Teil, so ganz eigenklich und rein aus der Hand eines wirklich blinden, an sich selbst gar nichts seienden und aller Anordnung entbehrenden Bufalls erhalten follte. Bielmehr wird man versucht, zu glauben, daß, - wie es gewisse Bilder gibt, Anamorphosen genannt (Pouillet II, 171),

welche dem bloßen Auge nur verzerrte und verstümmelte Ungestalten, hingegen in einem konischen Spiegel gesehn regelrechte menschliche Figuren zeigen, — so die rein em-pirische Auffassung des Weltlaufs jenem Anschauen des Bilbes mit nacktem Auge gleicht, das Verfolgen der Absicht des Schickfals hingegen dem Anschauen im konischen Spiegel, der das dort auseinander Geworfene verbindet und ordnet. Jedoch läßt dieser Ansicht sich immer noch die andere ent= gegenstellen, daß der planmäßige Zusammenhang, welchen wir in ben Begebenheiten unfers Lebens mahrzunehmen glauben, nur eine unbewußte Wirkung unfrer ordnenden und schematisierenden Phantasie sei, derjenigen ähnlich, vermöge welcher wir auf einer befleckten Wand menschliche Figuren und Gruppen beutlich und schön erblicken, indem wir planmäßigen Zusammenhang in Flecke bringen, die der blindeste Zufall gestreut hat. Inzwischen ist doch zu ver-muten, daß das, was, im höchsten und wahrsten Sinne des Worts, für uns das Nechte und Zuträgliche ist, wohl nicht das sein kann, was bloß projektiert, aber nie ausgeführt wurde, mas also nie eine andere Existenz, als die in unsern Gebanken, erhielt, - bie vani disegni, che non han' mai loco des Ariosto, - und bessen Bereitelung burch den Bufall wir nachher zeitlebens zu betrauern hätten; sondern viel= mehr das, mas real ausgeprägt wird im großen Bilde der Wirklichkeit und wovon wir, nachdem wir deffen Zweckmäßigfeit erkannt haben, mit Neberzeugung fagen sic erat in fatis, so hat es kommen muffen; daher benn für die Realisierung bes in diesem Sinne Zweckmäßigen auf irgend eine Weise gesorgt fein mußte, durch eine im tiefsten Grunde der Dinge liegende Einheit des Zufälligen und Notwendigen. Bermöge diefer mußten, beim menschlichen Lebenslauf, die innere, fich als instinktartiger Trieb barftellende Notwendigkeit, sodann die vernünftige Ueberlegung und endlich die äußere Ein-wirkung der Umstände sich wechselseitig dergestalt in die Sande arbeiten, daß fie, am Ende desfelben, wenn er gang durchgeführt ist, ihn als ein wohlgegründetes, vollendetes Runftwerk erscheinen ließen; obgleich vorher, als er noch im Werden war, an bemfelben, wie an jedem erst angelegten Kunstwerk, sich oft weber Plan, noch Zweck erkennen ließ. Wer aber erst nach der Vollendung hinzuträte und ihn genau betrachtete, mußte fo einen Lebenslauf anftaunen als bas Werk der überlegtesten Vorhersicht. Weisheit und Beharrlichfeit. Die Bedeutsamkeit desselben im ganzen jedoch würde sein, je nachdem das Subjekt desselben ein gewöhnliches oder außerordentliches war. Bon diesem Gesichtspunkte aus könnte man den sehr transcendenten Gedanken fassen, daß diesem mundus phaenomenon, in welchem der Zusall herrscht, durchzängig und überall ein mundus intelligibilis zum Grunde läge, welcher den Zusall selbst beherrscht. — Die Natur freilich thut alles nur für die Gattung und nichts bloß für das Individuum; weil ihr jene alles, dieses nichts ist. Allein was wir hier als wirkend voraussetzen, wäre nicht die Natur, sondern das jenseit der Natur liegende Metaphysische, welches in jedem Individuo ganz und ungeteilt existiert, dem daher dieses alles gilt.

Zwar müßte man eigentlich, um über diese Dinge ins reine zu kommen, zuvor folgende Fragen beantworten: Ist ein gänzliches Mißverhältnis zwischen dem Charakter und dem Schicksal eines Menschen möglich? — oder paßt, auf die Hauptsache gesehn, jedes Schicksal zu jedem Charakter? — oder endlich fügt wirklich eine geheime, unbegreissliche Notwendigkeit, dem Dichter eines Dramas zu vergleichen, beide jedesmal passend aneinander? — Aber eben hierüber sind

wir nicht im klaren.

Inzwischen glauben wir, unserer Thaten in jedem Augenblicke Herr zu sein. Allein, wenn wir auf unsern zurückgelegten Lebensweg zurücksehn und zumal unsere unglücklichen Schritte, nehft ihren Folgen, ins Auge fassen; so begreisen wir oft nicht, wie wir haben dieses thun, oder jenes unterlassen können; so daß es aussieht, als hätte eine fremde Macht unsre Schritte gelenkt. Deshalb sagt Shakespeare:

Fate, show thy force; ourselves we do not owe; What is decreed must be, and be this so!

Twelfth-night, A. 1, sc. 5.

(Jest kannst du beine Macht, o Schickal, zeigen: Was sein son muß geschehn, und keiner ift sein eigen.)

Auch Goethe sagt, im Göt von Berlichingen (Akt 5):
"Wir Menschen führen uns nicht selbst: bösen Geistern ist Macht über uns gelassen, daß sie ihren Mutwillen an unserm Berderben üben." Auch im Egmont (Akt 5, lette Scene): "Es glaubt der Mensch sein Leben zu leiten, sich selbst zu führen; und sein Innerstes wird unwiderstehlich nach seinem Schicksale gezogen." Ja, schon ber Prophet Jeremias hat es gesagt: "Des Menschen Thun ftehet nicht in feiner Gewalt, und stehet in niemandes Macht, wie er wandele, oder seinen Gang richte." (10, 23.) Man vergleiche hiemit Herodot L. I, c. 91 und IX, c. 16; auch Lukians Totengespräche XIX und XXX. Die Alten werben es nicht mübe, in Bersen und in Prosa, die Allgewalt des Schicksals hervorzuheben, wobei sie auf die Ohnmacht des Menschen, ihm gegenüber, hinweisen. Man sieht überall, daß dies eine Neber= zeugung ift, von der fie durchbrungen find, indem fie einen geheimnisvollen und tiefern Zusammenhang ber Dinge ahnden, als der klar empirische ist. Daher die vielen Benennungen biefes Begriffs im Griechischen: normos, alsa, einapuern, πεπρωμενη, μοιρα, 'Αδραστεια und vielleicht noch andere. Das Wort προνοια hingegen verschiebt den Begriff der Sache, indem es vom vous, dem Sekundaren ausgeht, wodurch er freilich plan und begreiflich, aber auch oberflächlich und falsch wird. — Dies alles beruht darauf, daß unsere Thaten das notwendige Produkt zweier Faktoren sind, deren einer, unser Charafter, unabänderlich feststeht, uns jedoch nur a posteriori, also allmählich, bekannt wird; ber andere aber sind die Motive: diese liegen außerhalb, werden durch den Welt= lauf notwendig herbeigeführt und bestimmen den gegebenen Charakter, unter Voraussetzung seiner feststehenden Beschaffenheit, mit einer Notwendigkeit, welche der mechanischen gleichkommt. Das über den so erfolgenden Verlauf nun aber urteilende Ich ift das Subjekt des Erkennens, solches jenen beiden fremd und bloß der fritische Zuschauer ihres Wirkens. Da mag es benn freilich zuzeiten fich vermunbern.

Hat man aber einmal den Gesichtspunkt jenes transscendenten Fatalismus gesaßt und betrachtet nun von ihm aus ein individuelles Leben; so hat man bisweilen das wunderlichste aller Schauspiele vor Augen, an dem Kontraste zwischen der offendaren, physischen Zufälligkeit einer Bezgebenheit und ihrer moralischzenetaphysischen Notwendigkeit, welche letztere jedoch nie demonstrabel ist, vielmehr immer noch bloß eingebildet sein kann. Um dieses durch ein allebekanntes Beispiel, welches zugleich, wegen seiner Grellseit, geeignet ist, als Typus der Sache zu dienen, sich zu verzanschaulichen, betrachte man Schillers "Gang nach dem Eisenhammer". Hier nämlich sieht man Fridolins Verzögerung,

durch den Dienst bei der Messe, so gang zufällig herbeigeführt, wie sie andrerseits für ihn so höchst wichtig und notwendig ift. Bielleicht wird jeder, bei gehörigem Rach= benten, in seinem eigenen Lebenslaufe analoge Falle finden fönnen, wenngleich nicht so wichtige, noch so beutlich aus: geprägte. Gar mancher aber wird hiedurch zu ber Unnahme getrieben werden, daß eine geheime und unerflärliche Macht alle Wendungen und Windungen unsers Lebens: laufes, zwar sehr oft gegen unsere einstweilige Absicht, jedoch so, wie es der objektiven Bangheit und subjektiven Zwedmäßigfeit desfelben angemeffen, mithin unferm eigentlichen wahren Besten förderlich ift, leitet; so daß wir gar oft die Thorheit der in entgegengesetzter Richtung gehegten Wünsche hinterher erkennen. Ducunt volentem fata, nolentem trahunt. - Sen. ep. 107. Eine folche Macht nun müßte, mit einem unsichtbaren Faden alle Dinge burchziehend, auch die, welche die Kanfalkette ohne alle Berbindung miteinander läkt, so verknüpfen, daß sie, im erforderten Moment, zufammentrafen. Sie wurde bemnach die Begebenheiten bes wirklichen Lebens so ganglich beherrschen, wie ber Dichter die seines Dramas: Bufall aber und Frrtum, als welche junächst und unmittelbar in den regelmäßigen, taufalen Lauf der Dinge ftorend eingreifen, würden die blogen Bertzeuge ihrer unsichtbaren Sand fein.

Mehr als alles treibt uns zu der fühnen Unnahme einer folden, aus der Einheit der tiefliegenden Wurzel der Notwendigkeit und Zufälligkeit entspringenden und unergrundlichen Macht die Rudficht hin, daß die bestimmte, so eigentümliche Individualität jedes Menschen in phyfischer, moralischer und intellektueller Hinsicht, die ihm alles in allem ist und daher aus der höchsten metaphysischen Not: wendigkeit entsprungen sein muß, andrerseits (wie ich in meinem Hauptwerke Bd. 2, Rap. 43 dargethan habe) als das notwendige Refulat bes moralischen Charafters bes Baters, ber intellektuellen Fähigkeit ber Mutter und ber gefamten Korporisation beider sich ergibt; die Berbindung biefer Eltern nun aber, in der Regel, durch augenscheinlich zufällige Umstände herbeigeführt worden ift. Hier also drängt sich uns die Forderung, ober das metaphysisch-moralische Poftulat, einer letten Ginheit der Notwendigkeit und Rufälligkeit unwiderstehlich auf. Bon dieser einheitlichen Wurzel beider einen deutlichen Begriff zu erlangen, halte ich jedoch

für unmöglich: nur so viel läßt sich sagen, daß sie zugleich das wäre, was die Alten Schicksal, είμαρμενη, πεπρωμενη, satum nannten, daß, waß sie unter dem leitenden Geniuß jedes einzelnen verstanden, nicht minder aber auch daß, waß die Christen als Borsehung, προνοια, verehren. Diese drei unterscheiden sich zuwar dadurch, daß daß Fatum blind, die beiden andern sehend gedacht werden: aber dieser anthroe pomorphistische Unterschied fällt weg und verliert alle Bedeutung dei dem tiesinnern, metaphysischen Wesen der Dinge, in welchem allein wir die Wurzel jener unerklärlichen Sincheit des Zufälligen mit dem Notwendigen, welche sich als der geheime Lenfer aller menschlichen Dinge darstellt, zu suchen haben.

Die Borstellung von dem, jedem einzelnen beigegebenen und seinem Lebenslaufe vorstehenden Genius soll etrurischen Ursprungs sein, war inzwischen bei den Alten allgemein verbreitet. Das Wesentliche derselben enthält ein Bers des Menandros, den Plutarch (De tranq. an. C. 15, auch Stod., Ecl. L. I, c. 6, § 4 und Clem. Alex., Strom.

L. V, c. 14) uns aufbehalten hat:

'Απαντι δαιμων ανδρι συμπαραστατει Ευθυς γενομενφ, μυσταγωγος του βιου Αγαθος.

(Hominem unumquemque, simul in lucem est editus, sectatur Genius, vitae qui auspicium facit, bonus nimirum.) Plato, am Schluffe ber Republit, befchreibt, wie jebe Seele, vor ihrer abermaligen Wiedergeburt, sich ein Lebenslos, mit der ihm angemessenen Berfonlichkeit mählt, und fagt sobann: Έπειδη δ'οδν πασας τας ψυχας τους βιους ήρησθαι, ώσπερ έλαγον έν ταξει προςιεναι προς την Λαγεσιν' έκεινην δ' έχαστω όν είλετο δαιμονα, τουτον φυλακα ξυμπεμπειν του βιου και αποπληρωτην των αίρεθεντων. (L. X, 621.) Neber diese Stelle hat einen höchst lesenswerten Rommentar Porphyrius geliefert und Stobnos benfelben uns erhalten, in Ecl. eth. L. II, c. 8, § 37. Plato hatte aber vorher (618), in Beziehung hierauf, gefagt: οδχ δμας δαιμων ληξεται, αλλ' ύμεις δαιμονα αίρησεσθε. πρωτος δε ό λαχων (das Los, was bloß die Ordnung der Wahl bestimmt) πρωτος αίρεισθω βιον, φ συνεσται εξ αναγκης. — Gehr schön brückt die Sache Horaz aus:

Scit Genius, natale comes qui temperat astrum, Naturae deus humanae, mortalis in unum-Quodque caput, vultu mutabilis, albus et ater.

(II. epist. 2, 187).

Eine gar lefenswerte Stelle über diefen Genius findet man im Apulejus, De deo Socratis p. 236, 238, Bip. Gin furzes, aber bedeutendes Kapitel barüber hat Jamblichus De mysteriis Aegypt. Sect. IX, c. 6, de proprio daemone. Aber noch merkwürdiger ist die Stelle des Proflos in seinem Kommentar zum Alfibiades des Platon S. 77 od. Creuzer: ὁ γαρ πασαν ήμων την ζωην εθυνων και τας τε αίρεσεις ήμων αποπληρων, τας προ της γενεσεως, και τας της είμαρμενης δοσεις και των μοιρηγενετων θεων, ετι δε τας εκ της προνοιας ελλαμψεις χορηγων και παραμετρων, ούτος ό δαιμων εστι. κ. τ. λ. lleberaus tieffinnig hat denfelben Gedanken Theophraftus Paracelfus gefaßt, da er fagt: "Damit aber das Fatum wohl erkannt werde, ift es alfo, daß jeglicher Menich einen Geist hat, ber außerhalb ihm wohnt und fest feinen Stuhl in die obern Sterne. Derselbige gebraucht die Boffen\*) seines Meisters: berselbige ist ber, ber ba die Praesagia bemfelben vorzeigt und nachzeigt: benn fie bleiben nach diesem. Diese Geifter heißen , & atum'." (Theophr. Werke, Strafb. 1603. Fol. Bb. 2, S. 36.) Beachtenswert ift es, daß eben dieser Gedanke schon beim Plutarch zu finden ift, da er fagt, daß außer bem in ben irdischen Leib verfenkten Teil ber Seele ein andrer, reinerer Teil berfelben außerhalb über dem Haupte des Menschen schwebend bleibt, als ein Stern sich darftellend und mit Recht sein Dämon, Genius, genannt wird, welcher ihn leitet und dem der Weisere willig folgt. Die Stelle ift jum Bersetzen zu lang, fie fteht Do genio Socratis c. 22. Die Hauptphrase ist: το μεν ουν δποβρυχιον εν τω σωματι φερομένον Ψυχη λέγεται, το δε φθορας λειφθέν, οί πολλοι Νουν καλουντες, εντος ειναι νομιζουσιν αυτων οί δε ορθως ύπονοουντες, ώς εκτος οντα, Δαιμονα προςαγορευουσι. Beilaufia bemerke ich, daß das Christentum, welches befanntlich die Götter und Damonen aller Beiben gern in Teufel vermandelte, aus diesem Genius der Alten den Spiritus familiaris der Gelehrten und Magifer gemacht zu haben scheint. - Die driftliche Borftellung von der Brovideng ift

<sup>\*)</sup> Typen, Hervorragungen, Beulen, vom italienischen bozza, abbozzare, abbozzo: davon Bossieren, und das französische: bosse.

zu bekannt, als daß es nötig wäre, dabei zu verweilen. — Alles dieses sind jedoch nur bildliche, allegorische Auffassungen der in Rede stehenden Sache; wie es denn überhaupt uns nicht vergönnt ist, die tiefsten und verborgensten Wahrheiten

anders, als im Bilde und Gleichnis zu erfaffen.

In Wahrheit jedoch kann jene verborgene und sogar die äußern Sinflüsse lenkende Macht ihre Wurzel zuletzt doch nur in unserm eigenen, geheimnisvollen Innern haben; da ja das A und a alles Daseins zuletzt in uns selbst liegt. Allein auch nur die bloße Möglichkeit hievon werden wir, selbst im glücklichsten Falle, wieder nur mittelst Analogien und Gleichnissen, einigermaßen und aus großer Ferne absehn können.

Die nächste Analogie nun also mit dem Walten jener Macht zeigt uns die Teleologie der Natur, indem sie das Zweckmäßige, als ohne Erkenntnis des Zweckes eintretend, barbietet, zumal da, wo die äußere, d. h. die zwischen ver: schiedenen, ja verschiedenartigen, Wesen und sogar im Unorganischen stattfindende Zweckmäßigkeit hervortritt; wie denn ein frappantes Beispiel dieser Art das Treibholz gibt, indem es gerade den baumlosen Volarländern vom Meere reichlich zugeführt wird; und ein anderes der Umstand, daß das Kest= land unsers Planeten ganz nach dem Nordpol hingebrängt liegt, beffen Winter, aus aftronomischen Gründen, acht Tage fürzer und dadurch wieder viel milder ift, als ber bes Gubpols. Jedoch auch die innere, im abgeschloffenen Drganis: mus fich unzweideutig fundgebende Zweckmäßigfeit, die folche vermittelnde, überraschende Zusammenstimmung der Technik der Natur mit ihrem bloßen Mechanismus, oder des Nexus finalis mit dem Nexus effectivus (hinjichtlich welcher ich auf mein Hauptwerf Bb. 2, Kap. 26, S. 334-339 [3. Aufl. 379-387] verweise), läßt uns analogisch absehn, wie das, von verschiedenen, ja weit entlegenen Punkten Ausgehende und sich anscheinend Fremde doch zum letten Endzweck konspiriert und daselbst richtig zusammentrifft, nicht durch Er= fenntnis geleitet, sondern vermöge einer aller Möglichkeit ber Erfenntnis vorhergängigen Notwendigfeit höherer Urt. -Ferner, wenn man die von Kant und später von Laplace aufgestellte Theorie der Entstehung unsers Planetenspstems, beren Wahrscheinlichkeit der Gewißheit sehr nahe steht, sich vergegenwärtigt und auf Betrachtungen berart, wie ich sie in meinem Hauptwerke Bd. 2, Kap. 25, S. 324 (3. Aufl.

368) angestellt habe, gerät, also überbenkt, wie aus bem Spiele blinder, ihren unabanderlichen Gesetzen folgender Naturfräfte, zulett biefe wohlgeordnete, bewunderungswürdige Planetenwelt hervorgehn mußte; so hat man auch hieran eine Analogie, welche dienen kann, im allgemeinen und aus ber Ferne, die Möglichkeit davon abzusehn, daß selbst ber individuelle Lebenslauf von den Begebenheiten, welche das oft so kapriziöse Spiel des blinden Zufalls find, doch gleich: fam planmäßig, so geleitet werde, wie es dem mahren und letten Besten der Verson angemessen ist. Dies angenommen, könnte das Dogma von der Borsehung, als durchaus anthropomorphistisch, zwar nicht unmittelbar und sensu prop-io als mahr gelten; wohl aber mare es der mittelbare, allegorische und mythische Ausdruck einer Wahrheit, und daher, wie alle religiösen Mythen, zum praktischen Behuf und zur subjeftiven Beruhigung vollkommen ausreichend, in dem Sinne wie 3. B. Kants Moraltheologie, die ja auch nur als ein Schema zur Drientierung, mithin allegorisch, zu verftehn ift: es wäre also, mit einem Worte, zwar nicht mahr, aber doch so gut wie wahr. Wie nämlich in jenen dumpfen und blinden Urkräften der Natur, aus deren Wechselspiel das Planetenspftem hervorgeht, schon eben ber Wille zum Leben, welcher nachher in ben vollendetesten Erscheinungen ber Welt auftritt, das im Innern Wirkende und Leitende ift und er, schon dort, mittelst strenger Naturgesetze, auf seine Zwecke hin= arbeitend, die Grundfeste jum Bau ber Welt und ihrer Ordnung vorbereitet, indem 3. B. der gufälligste Stof, ober Schwung, die Schiefe ber Ekliptif und die Schnelligkeit ber Rotation auf immer bestimmt, und das Endrefultat die Darftellung seines gangen Wesens sein muß, eben weil bieses schon in jenen Urkräften selbst thätig ift; — ebenso nun find alle, die Handlungen eines Menschen bestimmenden Begebenheiten, nebst der fie herbeiführenden Raufalverknüpfung, boch auch nur die Objektivation besselben Willens, der auch in diesem Menschen felbst sich barftellt; woraus sich, wenn auch nur wie im Nebel, absehn läßt, daß sie sogar zu den speziellsten Zweden jenes Menschen stimmen und paffen muffen, in welchem Sinne fie alsbann jene geheime Macht bilden, die das Schicksal des einzelnen leitet und als fein Genius, ober seine Vorsehung, allegorisiert wird. Rein objeftiv betrachtet aber ift und bleibt es ber burchgängige, alles umfassende, ausnahmslose Rausalzusammenhang, - vermöge

bessen alles, was geschieht, durchaus und streng notwendig eintritt, — welcher die Stelle der bloß mythischen Weltregierung vertritt, ja, den Ramen derselben zu führen ein

Recht hat.

Dieses und näher zu bringen, kann folgende allgemeine Betrachtung bienen. "Zufällig" bedeutet bas Zusammentreffen, in der Zeit, des kaufal nicht Berbundenen. Run ift aber nichts absolut zufällig; sondern auch das Zufälligste ift nur ein auf entfernterem Wege herangekommenes Not-wendiges; indem entschiedene, in der Kaufalkette hoch herauf liegende Urfachen schon längst notwendig bestimmt haben, daß es gerade jest, und daher mit jenem andern gleichzeitig, eintreten mußte. Jede Begebenheit nämlich ift das einzelne Glied einer Rette von Ursachen und Wirkungen, welche in der Richtung der Zeit fortschreitet. Solcher Ketten aber gibt es ungählige, vermöge des Raums, nebeneinander. Jedoch find diese nicht einander gang fremd und ohne allen Zufammenhang unter sich; vielmehr find sie vielfach miteinander verflochten: 3. B. mehrere jest gleichzeitig wirkende Urfachen, beren jede eine andere Wirfung hervorbringt, find hoch herauf aus einer gemeinsamen Ursache entsprungen und daher ein= ander so verwandt, wie die Urenfel eines Uhnherrn: und andrerseits bedarf oft eine jett eintretende einzelne Wirkung bes Rusammentreffens vieler verschiedener Ursachen, die, jede als Glied ihrer eigenen Kette, aus der Vergangenheit heranfommen. Sonach nun bilden alle jene, in der Richtung der Reit fortschreitenden Raufalketten ein großes, gemeinsames, vielfach verschlungenes Net, welches ebenfalls, mit feiner ganzen Breite, sich in der Richtung der Zeit fortbewegt und eben den Weltlauf ausmacht. Versinnlichen wir uns jest jene einzelnen Raufalfetten durch Meridiane, die in der Rich= tung der Zeit lägen; so kann überall das Gleichzeitige und eben deshalb nicht in direktem Kausalzusammenhange Stehende, durch Parallelfreise angedeutet werden. Obwohl nun das unter demfelben Barallelfreise Gelegene nicht unmittelbar von= einander abhängt; fo steht es doch, vermöge der Verflechtung des ganzen Netzes, oder der sich, in der Richtung der Zeit fortwälzenden Gefamtheit aller Ursachen und Wirkungen, mittelbar in irgend einer, wenn auch entfernten, Berbindung: feine jetige Gleichzeitigkeit ift daher eine notwendige. Hierauf nun beruht das zufällige Zusammentreffen aller Bedingungen einer in höherem Sinne notwendigen Begebenheit: das Geschehen bessen, mas das Schickfal gewollt hat. Hierauf z. B. beruht es, daß, als infolge der Bölferwanderung die Flut der Barbarei sich über Europa ergoß, alsbald die schönsten Meisterwerfe der griechischen Stulptur, der Laokoon, der vatikanische Apoll, u. a. m. wie durch theatralische Berfenkung verschwanden, indem sie ihren Wag hinabsanden in ben Schoß ber Erbe, um nunmehr baselbst, unversehrt, ein Jahrtaufend hindurch, auf eine mildere, edlere, die Kunfte verstehende und schätzende Zeit zu harren, beim endlichen Eintritt dieser aber, gegen Ende des 15. Jahrhunderts, unter Papft Julius II. wieder hervorzutreten ans Licht, als die wohl erhaltenen Muster der Kunft und des wahren Typus der menschlichen Gestalt. Und ebenso nun beruht hierauf auch bas Eintreffen zur rechten Zeit der im Lebenslauf bes einzelnen wichtigen und entscheidenden Anlässe und Umstände, ja endlich wohl gar auch der Eintritt der Omina, an welche ber Glaube so allgemein und unvertilgbar ift, daß er selbst in den überlegensten Röpfen nicht felten Raum gefunden hat. Denn da nichts absolut zufällig ift, vielmehr alles notwendig eintritt und sogar die Gleichzeitigkeit selbst, des faufal nicht Zusammenhängenden, die man den Zufall nennt, eine notwendige ift, indem ja das jett Gleichzeitige schon durch Urfachen in ber entferntesten Bergangenheit als ein foldes bestimmt wurde; so spiegelt sich alles in allem, klingt jedes in jedem wieder und ist auch auf die Gesamtheit der Dinge jener bekannte, bem Zusammenwirken im Organismus geltende Ausspruch des Hippotrates De alimento (opp. ed. Kühn, Tom. II, p. 20) anwendbar: Ευρροία μια, συμπνοία μια, συμπαθεα παντα. - Der unvertilgbare hang bes Menschen, auf Omina zu achten, seine extispitia und δρνεθοσχοπια, sein Bibelaufschlagen, fein Kartenlegen, Bleigießen, Raffeefatbeschauen u. bal. m. zeugen von seiner, den Bernunftgrunden trokenden Voraussetzung, daß es irgendwie möglich sei, aus bem ihm Gegenwärtigen und flar vor Augen Liegenden bas burch Raum oder Zeit Berborgene, also bas Entfernte, ober Bufunftige zu erkennen; fo bag er wohl aus jenem biefes ablesen könnte, wenn er nur den mahren Schluffel ber Geheimschrift hätte.

Eine zweite Analogie, welche, von einer ganz andern Seite, zu einem indirekten Verständis des in Betrachtung genommenen transcendenten Fatalismus beitragen kann, gibt der Traum, mit welchem ja überhaupt das Leben eine

längst anerkannte und gar oft ausgesprochene Aehnlichkeit hat; fo fehr, daß fogar Kants transcendentaler Idealismus aufgefaßt werben fann als die beutlichfte Darlegung biefer traumartigen Beschaffenheit unsers bewußten Daseins; wie ich dies in meiner Kritik seiner Philosophie auch ausgesprochen habe. — Und zwar ift es diese Analogie mit dem Traume, welche uns, wenn auch wieder nur in neblichter Ferne, absehn läßt, wie die geheime Macht, welche die uns berührenden äußeren Borgange, jum Behufe ihrer Zwede mit uns, beherrscht und leuft, boch ihre Wurzel in der Tiefe unferes eigenen, unergründlichen Wesens haben fonnte. Auch im Traume nämlich treffen die Umstände, welche die Motive unserer Handlungen daselbst werden, als äußerliche und von uns selbst unabhängige, ja oft verabscheute, rein zufällig zusammen; dabei aber ift bennoch zwischen ihnen eine geheime und zwedmäßige Berbindung; indem eine verborgene Macht. welcher alle Zufälle im Traume gehorchen, auch diefe Umstände, und zwar einzig und allein in Beziehung auf uns, lenkt und fügt. Das Allerseltsamfte hiebei aber ift, daß diese Macht zulett feine andere sein kann, als unser eigener Wille, jedoch von einem Standpunkte aus, ber nicht in unfer träumendes Bewußtsein fällt; daher es kommt, daß die Borgange bes Traums so oft ganz gegen unsere Bunsche in demfelben ausschlagen, uns in Erstaunen, in Berdruß, ja, in Schreden und Tobesangst verseten, ohne daß bas Schicksal, welches wir doch heimlich selbst lenken, zu unserer Retz tung herbeikäme; imgleichen, daß wir begierig nach etwas fragen, und eine Antwort erhalten, über die wir erstaunen; ober auch wieder, - daß wir selbst gefragt werden, wie etwon in einem Eramen, und unfähig find die Antwort zu finden, worauf ein anderer, zu unferer Beschämung, fie vortrefflich gibt; mahrend boch im einen, wie im andern Fall, die Antwort immer nur aus unfern eigenen Mitteln fommen fann. Diese geheimnisvolle, von uns selbst ausgehende Lei: tung ber Begebenheiten im Traume noch deutlicher zu machen und ihr Berfahren dem Berftandnis naher zu bringen, gibt es noch eine Erläuterung, welche allein diefes leiften fann, die nun aber unumgänglich obscöner Ratur ist; baher ich von Lesern, die wert sind, daß ich zu ihnen rede, voraus-setze, daß sie daran weder Anstoß nehmen, noch die Sache von der lächerlichen Seite auffassen werden. Es gibt befanntlich Träume, beren die Natur sich zu einem materiellen

Amecke bedient, nämlich zur Ausleerung der überfüllten Samenbläschen. Träume biefer Art zeigen natürlich schlüpfrige Scenen: basfelbe thun aber mitunter auch andere Traume, bie jenen Zweck gar nicht haben, noch erreichen. Hier tritt nun der Unterschied ein, daß, in den Träumen ber ersten Art, die Schönen und die Gelegenheit sich uns balb gunftig erweisen; wodurch die Natur ihren Zweck erreicht: in den Träumen der andern Art hingegen treten der Sache, Die mir auf das heftigste begehren, stets neue Sinderniffe in ben Weg, welche zu überwinden wir vergeblich ftreben, fo daß wir am Ende doch nicht zum Ziele gelangen. Wer biefe Hinderniffe Schafft und unfern lebhaften Bunfch Schlag auf Schlag vereitelt, bas ift boch nur unser eigener Wille; jedoch von einer Region aus, die weit über das vorstellende Bewußtsein im Traume hinausliegt und daher in diesem als unerbittliches Schicksal auftritt. — Sollte es nun mit dem Schicksal in der Wirklichkeit und mit der Planmäßigkeit, die vielleicht jeder, in seinem eigenen Lebenslaufe, demfelben abmerkt, nicht ein Bewandtnis haben fonnen, bas bem am Traume bargelegten analog wäre? Bisweilen geschieht es, daß wir einen Blan entworfen und lebhaft ergriffen haben, von dem sich später ausweist, daß er unserm mahren Wohl feineswegs gemäß war; ben wir inzwischen eifrig verfolgen, jedoch nun hiebei eine Verschwörung des Schickfals gegen benselben ersahren, als welches alle seine Maschinerie in Bewegung fest, ihn zu vereiteln; wodurch es uns dann endlich, wider unfern Willen, auf den uns wahrhaft angemeffenen Weg zurudftößt. Bei einem folden absichtlich scheinenden Widerstande brauchen manche Leute die Redensart: "Ich merke, es foll nicht sein;" andere nennen es ominos, noch andere einen Fingerzeig Gottes: fämtlich aber teilen fie die Anficht, baß, wenn das Schickfal sich einem Plane mit so offenbarer Hartnäckiakeit entgegenstellt, wir ihn aufgeben follten; weil er, als zu unserer uns unbewußten Bestimmung nicht paffend, boch nicht verwirklicht werden wird und wir uns, durch hals= starriges Berfolgen besselben, nur noch härtere Rippenstöße bes Schicksals zuziehn, bis wir endlich wieder auf dem rechten Wege find; ober auch weil, wenn es uns gelange, bie Sache zu forcieren, solche uns nur zum Schaben und Unheil gereichen wurde. Hier findet das oben angeführte ducunt volentem fata, nolentem trahunt seine gange Bestätigung. In manchen Fällen kommt nun hinterher wirklich zu Tage, daß die Bereitelung eines solchen Planes unserm wahren Wohle durchaus förderlich gewesen ist: Dies könnte baher auch da der Fall sein, wo es uns nicht fund wird; zumal wenn wir als unser mahres Wohl das metaphysisch-moralische betrachten. - Sehn wir nun aber von hier zurud auf das Sauptergebnis meiner gesamten Philosophie, daß nämlich das, was das Phänomen der Welt darstellt und erhält, der Wille ist, der auch in jedem Einzelnen lebt und strebt, und erinnern wir uns zugleich ber so allgemein anerkannten Aehnlichkeit des Lebens mit bem Traume; so konnen wir, alles Bisherige zusammen: fassend, es uns, gang im allgemeinen, als möglich benten, daß, auf analoge Weise, wie jeder der heimliche Theater= direktor seiner Träume ist, so auch jenes Schickfal, welches unsern wirklichen Lebenslauf beherrscht, irgendwie gulett von jenem Willen ausgehe, ber unfer eigener ift, welcher jedoch hier, wo er als Schicksal aufträte, von einer Region aus wirfte, die weit über unser vorstellendes, individuelles Bewußtsein hinausliegt, während hingegen dieses die Motive liefert, die unfern empirisch ertennbaren, individuellen Willen leiten, der daher oft auf das heftigste zu fämpfen hat mit jenem unserm, als Schickfal fich barftellenben Willen, unserm leitenden Genius, unserm "Geift, der außerhalb uns wohnt und seinen Stuhl in die obern Sterne fest", als welcher das individuelle Bewußtsein weit übersieht und daher, unerbittlich gegen dasselbe, als äußern Zwang das veranstaltet und feststellt, mas herauszufinden er demfelben nicht überlaffen durfte und doch nicht verfehlt wiffen will.

Das Befrembliche, ja Erorbitante dieses gewagten Sates u mindern mag zuvörderst eine Stelle im Scotus Erisgena dienen, bei der zu erinnern ist, daß sein Deus, als welcher ohne Erfenntnis ist und von welchem Zeit und Naum, nehst den Aristotelischen Kategorien, nicht zu prädizieren sind, ja, dem überhaupt nur ein Prädistat bleibt, Wille, — offendar nichts anderes ist, als was bei mir der Wille zum Leben: est etiam alia species ignorantiae in Deo, quando ea, quae praescivit et praedestinavit, ignorare dieitur, dum adhue in rerum factarum cursidus experimento non apparuerint (De divis. nat. p. 83 edit. Oxford). Und bald darauf: tertia species divinae ignorantiae est, per quam Deus dicitur ignorare ea, quae nondum experimento actionis et operationis in effectibus

manifeste apparent; quorum tamen invisibiles rationes in seipso, a seipso creatas et sibi ipsi cognitas possidet. —

Wenn wir nun, um die dargelegte Ansicht uns einiger: maßen faglich zu machen, die anerkannte Achnlichkeit bes individuellen Lebens mit dem Traume zu Silfe genommen haben; so ift andrerseits auf den Unterschied aufmertsam gu machen, daß im bloßen Traume das Berhältnis einseitig ift, nämlich nur ein Ich wirklich will und empfindet, während die übrigen nichts, als Phantome find; im großen Traume bes Lebens hingegen ein wechselseitiges Berhältnis stattfindet, indem nicht nur der eine im Traume des andern, gerade so wie es daselbst nötig ist, siguriert, sondern auch dieser wieder in dem seinigen; so daß, vermöge einer wirklichen Harmonia praestabilita, jeder doch nur das träumt, was ihm, seiner eigenen metaphysischen Lenkung gemäß, angemeffen ist, und alle Lebensträume so fünstlich ineinander geflochten find, daß jeder erfährt, mas ihm gedeihlich ift und zugleich leistet, was andern nötig; wonach benn eine etwanige große Weltbegebenheit sich bem Schicksale vieler Taufende, jedem auf individuelle Beife, anpaßt. Alle Greigniffe im Leben eines Menschen ständen demnach in zwei grundverschiedenen Arten des Zusammenhangs: erftlich, im objektiven, kaufalen Busammenhang bes Naturlaufs; zweitens, in einem subjeftiven Bufammenhange, der nur in Beziehung auf das fie erlebende Individuum vorhanden und so subjektiv wie beffen eigene Träume ift, in welchem jedoch ihre Succeffion und Inhalt eben: falls notwendig bestimmt ift, aber in ber Art, wie die Succession ber Scenen eines Dramas, burch ben Blan bes Dichters. Daß nun jene beiden Arten des Zusammenhangs zugleich bestehn und die nämliche Begebenheit, als ein Glied zweier gang verschiedener Retten, doch beiden sich genau einfügt, infolge wovon jedesmal das Schickfal des einen zum Schickfal des andern paßt und jeder der held feines eigenen, zugleich aber auch der Figurant im fremden Drama ist, dies ift freilich etwas, das alle unsere Fassungsfraft überfteigt und nur vermöge der wundersamsten harmonia praestabilita als möglich gedacht werden fann. Aber wäre es andrerseits nicht engbrüftiger Rleinmut, es für unmöglich zu halten, daß bie Lebensläufe aller Menschen in ihrem Ineinandergreifen ebenfo viel concentus und Harmonie haben follten, wie der Komponist ber vielen, scheinbar burcheinander tobenden Stimmen seiner Symphonie zu geben weiß? Auch wird unfere Schen vor

ienem foloffalen Gedanken sich mindern, wenn wir uns erinnern, daß das Subjekt des großen Lebenstraumes in ge= miffem Sinne nur eines ift, der Wille jum Leben, und bag alle Bielheit der Erscheinungen durch Zeit und Raum bedingt ist. Es ist ein großer Traum, ben jenes eine Wesen traumt: aber fo, daß alle seine Bersonen ihn mitträumen. Daher greift alles ineinander und paßt zu einander. Geht man nun darauf ein, nimmt man jene doppelte Rette aller Begebenheiten an, vermöge beren jedes Wefen einerfeits feiner selbst wegen da ist, seiner Natur gemäß mit Notwendigkeit handelt und wirft und seinen eigenen Gang geht, andrer: seits aber auch für die Auffassung eines fremden Wefens und die Einwirkung auf dasselbe so gang bestimmt und geeignet ift, wie die Bilder in deffen Traumen; - fo wird man dieses auf die ganze Natur, also auch auf Tiere und erkenntnislose Wesen auszudehnen haben. Da eröffnet sich dann abermals eine Aussicht auf die Möglichkeit der omina. praesagia und portenta, indem nämlich das, was, nach dem Laufe der Natur, notwendig eintritt, doch andrerseits wieder anzusehn ift als bloges Bild für mich und Staffage meines Lebenstraumes, bloß in Bezug auf mich geschehend und existierend, ober auch als bloßer Widerschein und Widerhall meines Thuns und Erlebens; wonach bann bas Natürliche und urfächlich nachweisbar Notwendige eines Ereigniffes das Ominose besselben feineswegs aufhöbe, und ebenso biefes nicht jenes. Daher find die gang auf bem Frrmege, welche das Ominose eines Ereignisses dadurch zu beseitigen vermeinen, indem fie die Unvermeidlichkeit feines Eintritts barthun, daß sie die natürlichen und notwendig wirkenden Urfachen besfelben recht beutlich und, wenn es ein Natur ereignis ift, mit gelehrter Miene, auch physikalisch nachweisen. Denn an diefen zweifelt fein vernünftiger Menfch, und für ein Mirafel will feiner das Omen ausgeben; fondern gerade daraus, daß die ins Unendliche hinaufreichende Kette der Urfachen und Wirkungen, mit ber ihr eigenen, ftrengen Notwendigkeit und unvordenklichen Pradeftination, ben Gin= tritt diefes Ereigniffes, in foldem bedeutsamen Augenblick, unvermeidlich festgestellt hat, erwächst demselben das Ominose; daher jenen Altklugen, zumal wenn sie physikalisch werden, bas there are more things in heaven and earth, than are dreamt of in your philosophy (Hamlet, Aft I, Sc. 5) vorzüglich zuzurufen ift. Andrerseits jedoch sehn wir mit bem Glauben an die Omina auch der Aftrologie wieder die Thüre geöffnet; da die geringste, als ominos geltende Bezebenheit, der Flug eines Vogels, das Begegnen eines Menschen u. d. durch eine ebenso unendlich lange und ebenso streng notwendige Kette von Ursachen bedingt ist, wie der berechendare Stand der Gestirne zu einer gegebenen Zeit. Nur steht freilich die Konstellation so hoch, daß die Hälfte der Erdbewohner sie zugleich sieht; während dagegen das Omen nur im Bereich des betreffenden einzelnen erscheint. Will man übrigens die Möglichkeit des Ominosen sich noch durch ein Bild versinnlichen; so kann man den, der, dei einem wichtigen Schritt in seinem Lebenslauf, dessen Folgen noch die Zukunst verbirgt, ein gutes, oder schlimmes Omen erblickt und dadurch gewarnt oder bestärft wird, einer Saite verzeleichen, welche, wenn angeschlagen, sich selbst nicht hört, jedoch die, infolge ihrer Vibration mitklingende fremde Saite verrahme. —

Kants Unterscheidung des Dinges an sich von seiner Erscheinung, nebst meiner Zurücksührung des ersteren auf den Willen und der letzteren auf die Vorstellung, gibt uns die Möglichkeit, die Vereinbarkeit dreier Gegensäte, wenn auch nur unvollkommen und aus der Ferne abzusehn.

Diese sind:

1. Der, swischen ber Freiheit des Willens an sich selbst und der durchgängigen Notwendigkeit aller Handlungen bes

Individuums.

2. Der, zwischen bem Mechanismus und der Technik der Natur, oder dem nexus effectivus und dem nexus finalis, oder der rein kausalen und der teleologischen Erklärbarkeit der Naturprodukte. (Hierüber Kants Kritik der Urteilskraft § 78, und mein Hauptwerk Bb. 2, Kap. 26, S. 334—339. — 3. Aufl. 379—387.)

3. Der, zwischen der offenbaren Zufälligkeit aller Begebenheiten im individuellen Lebenslauf und ihrer moratlischen Notwendigkeit zur Gestaltung desselben, gemäß einer transcendenten Zweckmäßigkeit für das Individuum: — oder, in populärer Sprache, zwischen dem Naturlauf und der Vors

sehung.

Die Klarheit unserer Einsicht in die Bereinbarkeit jeder bieser drei Gegensätze ist, obwohl bei keinem derselben vollskommen, doch genügend beim ersten als beim zweiten, am geringsten aber beim dritten. Inzwischen wirst das, wenn

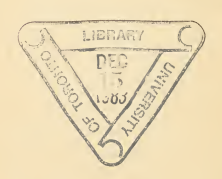
auch unvollsommene, Verständnis der Vereinbarkeit eines jeden dieser Gegensätze allemal Licht auf die zwei andern zurück, indem es als ihr Vild und Gleichnis dient.

Worauf nun endlich diese ganze, hier in Betrachtung genommene, geheimnisvolle Lenkung des individuellen Lebens: laufs es eigentlich abgesehn habe, läßt sich nur sehr im alls gemeinen angeben. Bleiben wir bei ben einzelnen Fällen tehn; fo scheint es oft, daß sie nur unser zeitliches, einste weiliges Wohl im Auge habe. Dieses jedoch kann, wegen seiner Geringfügigkeit, Unvollkommenheit, Futilität und Bergänglichkeit, nicht im Ernst ihr letztes Ziel sein: also haben wir dieses in unserm ewigen, über das individuelle Leben hinausgehende Dasein zu suchen. Und da läßt sich dann nur ganz im allgemeinen sagen, unser Lebenslauf werde, mittelst jener Lenkung, so reguliert, daß von dem Ganzen der durch denselben uns aufgehenden Erkenntnis der metaphysisch zweckdienlichste Eindruck auf den Willen, als welcher der Kern und das Wesen an sich des Menschen ist, entstehe. Denn obgleich der Wille zum Leben seine Antwort am Laufe der Welt überhaupt, als der Erscheinung seines Strebens, erhält; so ist dabei doch jeder Mensch jener Wille zum Leben auf eine ganz individuelle und einzige Weise, gleichsam ein und eine gung involvente und einzige Weise, geetglam ein individualisierter Aft desselben; dessen genügende Beantwortung daher auch nur eine ganz bestimmte Gestaltung des Weltlaufs, gegeben in den ihm eigentümlichen Erlebnissen, sein kann. Da wir nun, aus den Resultaten meiner Philossophie des Ernstes (im Gegensat bloßer Prosessoner oder Spaßphilosophie), das Abwenden des Willens vom Leben als das letzte Ziel des zeitlichen Daseins erkannt haben; so millen wir annehmen. des Abin ein isder auf die ihm muffen wir annehmen, daß bahin ein jeder, auf die ihm ganz individuell angemessene Art, also auch oft auf weiten Umwegen allmählich geleitet werde. Da nun ferner Glück und Genuß diesem Zwecke eigentlich entgegenarbeiten; so sehn wir, diesem entsprechend, jedem Lebenslauf Unglück und Leiden unausbleiblich eingewebt, wiewohl in fehr ungleichem Dage und nur felten im überfüllten, nämlich in den tragischen Ausgängen; wo es dann aussieht, als ob der Wille gewiffermaßen mit Gewalt zur Abwendung vom Leben getrieben werden und gleichsam durch den Raiserschnitt zur Biebergeburt gelangen follte.

So geleitet dann jene unsichtbare und nur in zweifels haftem Scheine sich kundgebende Lenkung uns bis zum Tode,

228 Ueber bie anscheinende Absichtlichkeit im Schicksale bes einzelnen.

biesem eigentlichen Resultat und insofern Zweck bes Lebens. In der Stunde desselben drängen alle die geheimnisvollen (wenngleich eigentlich in uns selbst wurzelnden) Mächte, die das ewige Schicksal des Menschen bestimmen, sich zussammen und treten in Aktion. Aus ihrem Konslikt ergibt sich der Weg, den er jetzt zu wandern hat, bereitet nämlich seine Palingenesie sich vor, nehst allem Wohl und Wehe, welches in ihr begriffen und von dem an unwiderruflich destimmt ift. — Hierauf beruht der hochernste, wichtige, seiersliche und furchtbare Charakter der Todesstunde. Sie ist eine Krisis, im stärksten Sinne des Worts, — ein Weltzgericht.





## PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

erders Ausgewählte Werfe. Mit Einleitung von Joseph Lautensbacher.

In 6 Leinenbänden zu je 1 Mark.
Band 1. Cid. Gedichte in Auswahl. 2. Boltslieder. 3. Kleinere Dichtungen.
Brojaansjäheu. Schulreden. 4—6. Ideen z. Philos. d. Gelch. d. Menschelt. I—III.

T. A. H. Hospmanns Ausgewählte Werfe. Mit Einleitung von Joseph Lautenbacher.

In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark.
Band 1. Goldene Tops. Ausknader u. Mauselönig. Klein Zackes. 2. Kitter Glud. Ode Haus. Majorat. Fermate. Artushof. Kat Krespel. Don Juan.
Bergwerte zu Halun. 3. Hräultein d. Scudery. Meister Martin. Spielerglild.
Betters Ecsepier. Doge und Dogaresse. 4. Kater Murr.
öldersins Gesammelte Dichtungen. Mit Einseitung von Berthold

ölderlins Gesammelte Dichtungen. Mit Einleitung von Bertholb Litmann. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Gedicke. 2. Superion. Empedofles.

omers Werke. Deutsch von J. H. Boß. Mit Einseitung von Koseph Lautenbacher. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark.

oraz' Sämtliche Dichtungen. Deutsch von E. Günther u. Chr. M. Wieland. Mit Einl. v. Hermann Fleischer. 1 Lubud. 1 Mark.

ean Pauls Ausgewählte Werke. Mit Cinleitung von Audolf Steiner. In 8 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Band 1. 2. Boridule der Afihetif. I. II. 3. 4. Flegesjahre. I. II. 5. Quintus Firlein. 6. 7. Siebentas. I. II. 8. Rahenbergers Baderesse. Rlagelieder der Manner. Bunderbare Besellicaft.

mmermanns Ausgewählte Werfe. Mit Einleitung von Franz Muncker. In 6 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Band 1. Cardenio u. Celinde. Friedrich II. Merlin. 2. Andreas Hofer. Alegis. Chismonda. 3. Aulifäntden. Ariftan und Jolde. 4. 5. Mündhaufen. I. II. 6. Jugend vor 25 Jahren. Frankliche Reise. Dilfseldorfer Anfänge.

. v. Kleisis Sämtliche Werfe. Mit Cinleitung von Franz Munder. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mart.

Band 1. Gedichte. Familie Schroffenstein. Zerbrochene Krug. 2. Amphitryon. Benthefilea. Käthchen von Heilbronn. 3. Hermannsichlacht, Prinz von Homburg. R. Guisfard. 4. Erzählungen. Politische Auffähe. Al. vermische Schriften. Briefe. lopstocks Gesammelte Werke. Mit Ginleitung von Franz Munder.

In 4 Leinenbanden zu je 1 Mark. Band 1. 2. Mejnas. I. II. 3. Oden und geiftliche Lieder. 4. Tod Abams. Hermannsschlacht. Hermanns Tod. Epigramme.

örners Sämtliche Werfe. Mit Einleitung von Hermann Fischer. In 4 Leinenbanden zu je 1 Mark.

Banb 1. Gedichte. I. Dramatische Spiele. Szenen und Fragmente. 2. Gebichte. II. Gpische Fragmente. Erzählungen. 3. Zrinh. Die Sihne. Toni. Nachtwächter. Hebwig. 30s. Heyderich. 4. Grine Domino. Braut. Nachtwächter. Gouvernante. Better auß Bremen. Lierjährige Hosten. Kampf mit dem Drachen. Fischermächen. Bergtnappen. Alfred d. Große.

naus Sämtli**che Werke.** Mit Einleitung von Anastasius Erün. In 4 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Band 1. Gedichte. I. 2. Gedichte. II. Dichterischer Ractas. Aprilde Radlese. 3. Klara hebert. Marionetten. Unna. Mijchsa. Zieta. Faust. 4. Savonarola. Ulbigenser. Dramatischer Ractas. Don Juan. helena.

sfings Sämtliche Werke. Mit Einleitungen von Hugo Göring. In 20 Leinenbänden zu je 1 Mark.

Band 1. Gedichte, Fabeln. Abhandt. ü. d. Jabel. 2. Damon. Junge Geletzte. Milogyne. Alte Jungier. Freigeit. 3. Juden. Schah, Sara Sampjon. Philotak. Mitna v. Barnhelm 4. Emilia Galotti. Nathan. 5. Dramatifche Entrollefe. Fragmente. 6. Beiträge 3. Hilporie u. Aufnahme d. Theaters. Neurjes a. d. Netholker.

Leffings Sämtliche Werke. d. Wiges, Briefe, Borrede ju "Berm. Schriften d. S. Chr. Mylius". 7. 8. Theatral. Höbliofiel, I. II. 12. 9. Priese, neueite Litteratur betr. 10. Naoson. 11. Sophottles. Hamburg. Dramaturgie. II. 12. Hamburg. Tramaturgie. II. Dramat. Entwiffe u. Fragmente. 13. Neueite Aboldoor. Briese antique. Nhaftle. Wie d. Alle Scholler. Rl. Schriften u. Nachlaß. 14. Al. Schriften verm. Inhalis. Rezen-60, 200 gentber. At. Safriten A. Rughellen A. Rughellen Sprace v. St. Schonen, 15. Al. Philosog. Abhandig. 16. Al. Abhandig. 3, beutiden Sprace v. Litteratur. Vorreben. Rezentionen. 17. Theolog. Abhandig. 18. Theolog. Streitschriften u. Machlaß. 19. Rezentionen. Philosoph. Schriften u. Machlaß. 20. Kollektaneen. Leffings Leben von hugo Göring. 1 Leinenband 1 Mark. Mangoni, Die Berlobten. Deutsch von C. v. Bulow. Mit Gin= leitung von Ludwig Fränkel. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Molières Ausgewählte Werke. Deutsch von &. S. Bierling. Mit Sinleitung von Paul Lindau. In 3 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band I. Adherl Arezidjen. Männerschule. Frauenschule. Kritifd. Frauenschule. Don Juan. Wenschesseind. 2. Arzt wider Willen. Tartüffe. Amphited. Edizide. 3. G. Dandin. Abellge Bürger. Gelehrte Frauen. Aranke in der Einbildung. Das Nibelungenlied. Bearbeitet und eingeleitet von Roman 1 Leinenband 1 Mark. Moerner. Blatens Camtliche Werke. Mit Ginleitung von Rarl Goebeke. An 4 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Gedichte. I. 2. Gedichte. II. Dramatifices. 3. Gläserne Pantoffel. Schat des Rhampfinit. Turm mit sieben Pforten. Treue um Treue. Berbängnivolte Gabel. Romannitiche Öblpus. Liga von Cambrat. 4. Abbaffben. Rofenfoln. Das Theater als Kational-Institut betrachtet. Die Johenstaufen. Gejchichten des Königreichs Neapel. Ursprung d. Carrarejen. Lebensregeln. Anhang. Macines Sämtliche bramatische Werke. In deutscher Ubersetung. Ginleitung v. Heinrich Welti. In 4 Leinenbanden zu je 1 Mart. Band 1. Thebais. Alexander d. Gr. Prozehildetigen. 2. Andromache. Britannicus. Berenice. 3. Bajazet. Mithridat. Iphigenia. 4. Phadra. Athalia. Efther. Rousseaus Ausgewählte Werke. Deutsch von J. H. G. Heufinger. Mit Ginleitung v. Bh. A. Beder. In 6 Leinenbanden zu je 1 Mart. Band 1-3. Befenntniffe. I-III. 4.5. Emil. 6. Gefellichaftsvertrag. Urfprung der Ungleichheit unter ben Denichen. Müderts Werke. Herausgegeben von Ludwig Laistner. In 6 Leinenbanden zu je 1 Mark. Band 1. Liebesfrühling. Ugnes' Totenfeier, Umarhlis, 2. Beharnijchte Sonette. Bermifchte Bedichte. 3. Bermifchte Gebichte. 4. Die Berwandlungen bes Abu Seid b. Serug, ober die Malamen des Sariri. 5. 6. Die Weisheit des Brahmanen. I. II. Schillers Sämtliche Werke. Dit Einleitungen von Karl Goebeke. In 16 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Bedichte. 2. Rauber. Fiesto. Rabale u. Liebe. 3. Don Rarlos, Semele. Wenschenfeld 4. Walensteins Lager u. Zod. Aiccolomini, 5. Antactol. Semele. Menschenfeind 4. Vallensteins Lager u. Zod. Aiccolomini, 5. Marta Stuart. Jungfrau b. Orleans. 6. Wilh Xell. Hulbigung d. Künste. Brant v. Messina. 7. Ihbigenie in Ausis. Szenen a. d. Phönizierinnen d. Cutipides. Macbeth. 8. Aurandot. Parasit. Kesse a. Ontel. Phädra. 9. Ceichichte d. Wholls d. Niederlande. 10. 11. Geichichte des Sojähr. Ariegs. I. II. 12. Projaiche Schristen. 13—15. Rleine Schristen vermischen Indalts. I—III. Rezensionen. Unbänge. 16. Dramatliche Entwürfe und Fragmente, jujammengefteut von Buftav Rettner. Schillers Leben von Karoline v. Wolzogen. 1 Leinenband 1 Mark. Schopenhauers Sämtliche Werke. Mit Einleitung von Rubolf In 12 Leinenbänden zu je 1 Mark. Steiner. Band 1. über die vierfache Wurgel des Sahes dom zureichenden Grunde.

2. u. 3. Welt als Wille und Vorstellung. 1.—4. Buch. 4.—6. Aritif der Kantischen Philosophie. Ergänzungen zum 1.—4. Duch der Welt als Wille und Vorstellung. 7. Die beiden Erundprobleme der Ethik. 8.—11. Parerga und Paralipomena. I.—IV. 12. Farbenlehre. Aus dem Nachlaß.

Chafespeares Dramatifche Werfe. Überfest von Schlegel, Raufmann und Bok. Revidiert und mit Einleitungen von Dar Roch. In 12 Leinenbanden ju je 1 Mart. Band 1. Widerspenstigen Jähmung. Romödie der Irrungen. Ebelleute von Berona. 2. Bertorne Liebesmuh. Ende gut, Alles gut. Sommernachtstraum. Verona. 2. Verlorne Liebesmith. The gut, Alles gut. Sommernachktraum, 8. Aints Andronifius. Komen und Julie. Raufmann von Venedig. 4. König Johann. König Richard II. König Heinrich IV. I. II. 5. König Heinrich V. König Heinrich VI. III. 80 nig Richard III. König Hichard III. 7. Die Luftigen Meiber von Windper. Viel Lärm Richis. Was ihr wollt oder Dreitönigsabend. Wie est euch gefällt. 8. Jamlet. Othello. 9. Koriofanus. Julius Tajar. Antonius und Riegha. 10. König Lear. Mabseib. 11. Timon von Athen. Troilus und Kreisda. Maß für Waß. 12. König Zymbelin. Das Wintermärchen. Der Sturm. Chatespeares Leben von Max Roch. 1 Leinenband 1 Mark. Clavifche Anthologie. In beutschen Übersetungen. Mit Ginleitung von Gregor Krek. 1 Leinenband 1 Mark. Cophokles' Camtliche Werke. Überfest und eingeleitet von Leo In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Türkheim. Band 1. Dbipus. Antigone. 2. Tradinierinnen. Philottetes. Aias. Glettra. Spanifches Theater. Überfett und eingeleitet von Abolf Friedrich Graf v. Schad. In 2 Leinenbänden ju je 1 Mart. Band 1. Der Weber von Segovia. Zwischenspiele. 2. Fujente Ovejuna. Der Cib. Chryjanthus und Darla. Zwischenspiele. Taffos Befreites Jerufalem. Deutsch von J. D. Gries, Mit Ginleitung von Bermann Fleischer. In 2 Leinenbanden zu je 1 Mark. Tegnere Ausgewählte poetische Werke. Deutsch von Guftav Beller und Julius Minbing. Mit Cinleitung von Werner Söberhielm. In 2 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Die Frithjofsfage. 2. Rleinere Gebichte in Auswahl. Tiede Ausgewählte Werfe. Mit Ginleitung von Beinrich Welti. In 8 Leinenbänden ju je 1 Mart. Banb 1. Schöne Magelone. Blonde Edbert. Getreue Edart. Sistorie von der Melusine. Gestieselte Kater. 2. heilige Genoveva. Prolog zum Kaiser Oltavianus. 3. Prinz Jerbino. 4. Aufruhr in den Gevennen. 5. Gemälde. Lebens überstuß. Musstalische Leben und Freuden. Geheimnisvosse. 6. Dicherleben. 7. Bittoria Accorombona. 8. Tod des Dichters. Gedichte in Auswahl. Mit Einleitung von hermann Uhlands Gesammelte Werte. Rifder. In 6 Leinenbänden zu je 1 Mart. Band 1. Bedichte. 2. Dramen und dramat. Entwürfe. 3. Sagenforfcungen. I. 4. Sagenforichungen. II. 5 u. 6. Bur beutiden Bocfte und Sage. Alte hoche u. niederdeutsche Bolkslieder. Berausgeg. v. L. Uhland. Einleitung v. Hermann Fischer. In 4 Leinenbon. zu je 1 Mark. Band 1. Liedersammlung, I-III. 2. Liedersammlung, IV u. V. Rachtrage. Quellen. Liederanjänge. 3. Abhandlung. 4. Anmerfungen gur Abhandlung. Wiclands Gesammelte Werte. Mit Ginleitung von Frang Munder. In 6 Leinenbänden zu je 1 Mark. Band 1. Oberon, 2. Mufarion, Grazien, Erfte Liebe, Gandalin, Binter-märchen, 3. Sommermärchen, Sirt u. Rlärchen, Geron ber Ablige, Schach Lolo, Pervonte, Menanber u. Glycerion, 4 u. 5. Agathon, I. II. 6. Geichliche d. Abberiten.

